

## ОРГАНЪ РУССКОЙ РЕЛИГІОЗНОЙ МЫСЛИ.

подъ редакціей Н. А. БЕРДЯЕВА, при участіи Б. П. ВЫШЕСЛАВЦЕВА

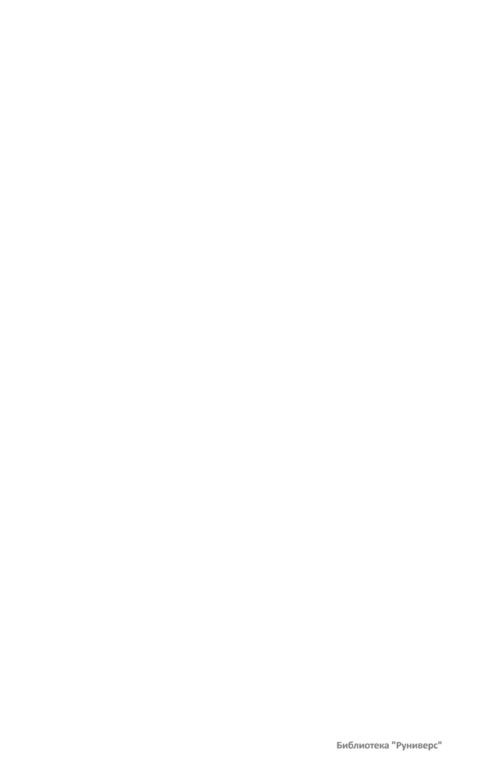
Въ предшествующихъ книжскахъ «Пути» были напечатаны статьи слюдующихъ авторовъ: Н. Н. Алексъева, П. Ф. Амдерсона, Н. С. Арсељьева, П. Аршарво (Франція), С. С. Безобразоба, Е. Беленсонъ, Н. А. Бердяева, Н. Бубнова, прот. С. Булгакова, Р. Вальтера, Б. П. Вышеславцева, Франка Гавена, (Америка), М. Георгивскаго, Н. Н. Глубоковскаго, И. Гофштеттера, В. Гриневичъ, Л. А. Зандера, В. В. Зъньковскаго, отца А. Ельчанинова, П. К. Иванова, Ю. Иваска, В. Н. Ильина, А. Карпова, Л. П. Карсавина, А. Карташева, Н. А. Клепинина, С. Кавертца, (Америка), Л. Козловскаго (†) (Польша), Г. Г. Кульмана, Т. Ц. Ку (Китай), М. Курдюмова, И. Логовскаго, Ф. Либа (Базель), Н. О. Лосскаго, Ж. Маритена (Франція), Я. Меньшикова, П. И. Новгородцева (†), прот. Налимова (†), С. Олларда (Англія), А. Погодина, Р. Плетнева, А. М. Ремизова, Д. Ременко, Ю. Сазоновой, Е. Скобцовой, И. Смолича, В. Сперачскаго, И. Стратонова, В. Сеземана, П. Тиллижа (Германія), Н. Тимашева, С. Тромцкаго, кн. Г. Н. Трубещкого (†), Н. О. Федорова (†), Г. П. Федотова, Г. В. Флоровскаго, С. Л. Франка, прот. С. Четверумова, Д. Чижевскаго, В. Эккерсдорфа, Г. Эренберга (Германія), отца Г. Цеврикова, Л. Шестова, кн. Д. Шаховского (Геромонаха Гоанна).

Цтьна 23-го номера: долл. 0,60.

Подписная ц\*вна — въ годъ долл. 2,25 (6 книгъ). Подписка принимается въ контор\*в журнама.

№ 23. ABГУСТЪ 1930 № 23.

|    | оглавленіе:                                            | стр. |
|----|--------------------------------------------------------|------|
| 1. | Б. Вышеславцевъ. — Этика сублимаціи, какъ преодолівніе |      |
|    | морализма                                              |      |
|    | А. Карповъ. — А. М. Бухаревъ (Архимандритъ Өеодоръ)    |      |
|    | Р. Плетневъ. — Достоевскій и евангеліе                 |      |
|    | С. Троицкій. — Почему закрываются церкви въ Россіи?    |      |
| 5. | Н. Бердяевъ. — Востокъ и Западъ                        | 97   |
| 6. | Н. Арсеньевъ. — Религіозное движеніе молодежи въ Гер-  |      |
|    | маніи                                                  | 110  |
| 7. | Новыя книги: В. Зъньковскій. — Max Pribilla. S. J.     |      |
|    | Um kirchliche Einheit. 1929 r                          | 120  |
|    | Г. Флоровскій. — Братья Карамазовы. (Die Urgestalt der | •    |
|    | Brüder Karamasoff. Dostoiewskis Quellen) 1929 r        | 121  |



## ЭТИКА СУБЛИМАЦІИ КАКЪ ПРЕО-ДОЛЪНІЕ МОРАЛИЗМА

Этика естественнаго закона, этика всеобщаго закона добра (сюда относится и этика Канта) есть самая возвышенная форма этики, какая мыслима до Христа и внъ Христа. Это признаетъ Ап. Павель. Онъ устанавливаетъ, что у Іудеевъ, у Эллиновъ и у Римлянъ въ сущности однъ и тъ же принципы добра и зла (къ Рим. гл. 1 и 2): если у Іудеевъ есть Законъ Моисея, то у «народовъ» есть законъ, написанный въ сердцахъ, законъ естественный; и законъ Моисеевъ есть полное выраженіе естественнаго закона. Тъмъ и другимъ одинаково вмъняется въ заслугу, если они дълаютъ то, что признается добромъ по ихъ закону: «слава, честь и миръ всякому, дълающему доброе, во первыхъ Іудею, потомъ и Эллину! Ибо нътъ пицепріятія у Бога». (Рим. ІІ. 10. 11). И тъ и другіе должны не только говорить, но и исполнять, не только внъшне, но и внутренне слъдовать закону («по духу», въ сердцахъ).

Почему же нельзя удовольствоваться такой праведностью? Почему нужна благодать и искупленіе, почему только Христосъ есть Спаситель? Отвътъ очень простъ, его даетъ Гл. 3 къ Рим.: законъ указываетъ, что есть гръхъ и запрещаетъ гръхъ, но онъ безсиленъ бороться съ гръхомъ. Объ этомъ безсиліи закона свидътельствуетъ въковой историческій опыть: «Какъ Іудеи, такъ и

Эплины вст подъ гртохомъ, какъ написано: нътъ праведнаго ни одного... всѣ совратились съ пути, до одного негодны»... (Рим. III. 9-18) ит. д. Что-же можеть законь сказать этимъ совратившимся? Онъ можеть только произнести сужденіе о гръхъ («ибо закономъ познается грѣхъ»), которое превращается для нихъ въ осужденіе и проклятіе. Здѣсь не можеть быть возраженій, самооправданій, здѣсь «заграждаются всякія уста и весь міръ становится виновенъ предъ Богомъ» (Рим. III, 19). Законъ борется съ гръхомъ посредствомъ сужденія и осужденія, но онъ не можетъ сдълать бывшее не бывшимъ, онъ не можетъ жалъть, прощать, давать «оправданіе даромъ». Такія понятія, какъ покаяніе, искупленіе, прощеніе грѣха — лежатъ за предълами закона, метаюридичны. Законъ порождаетъ вообще отрицательные аффекты по отношенію къ нарушителямъ: жажду отмщенія, справедливое негодованіе. Онъ указываеть, гдѣ есть преступленіе и вызываеть гнѣвъ на это преступленіе («законъ производить гнѣвъ, потому что гдѣ нѣтъ закона, нѣтъ и преступленія», Рим. IV, 15). Быть можетъ, этотъ гнѣвъ справедливъ? Да, онъ можетъ быть справедливымъ, но все-же это отрицательный аффектъ: если «нѣтъ праведнаго ни одного» и всъ до одного негодны, если весь міръ виновенъ предъ Богомъ, ибо онъ «весь во злѣ лежить», то гнъвъ закона, гнъвъ справедливости можетъ лишь сказать: pereat mund u s, fiat justitia! Это и есть гнъвъ пророковъ. Онъ благороденъ, онъ великъ, да... но и послъдній въ Царствіи Божіемъ больше этихъ великихъ. То, что спасаетъ, то, что «животворитъ», больше того, что губитъ и умерщвляетъ (хотя-бы справедливо).

Положительные аффекты въ отношении къ совратившимся — это нъчто новое, неслыханное въ царствъ закона: законъ не можетъ любить

гръшниковъ, а Христосъ можетъ. Онъ предлагаетъ совершенно иной путь борьбы со зломъ. Путь новый и страшный и парадоксальный. Это не новая система заповъдей, запретовъ, императивовъ, нормъ, это не новый законъ, не революція закона, — это приглашеніе, зовъ («много званыхъ»...) въ царство творческой любви, въ царство конкретнаго любовнаго творчества. Любовь дъйствуетъ не по правиламъ, она иногда соблюдаетъ норму закона, иногда нарушаетъ; иногда пользуется правомъ, иногда жертвуетъ правомъ. Только любовь можетъ предложить (не повелъть!) подставить иногда щеку обидчику, только она можетъ предложить новый путь борьбы со зломъ: не противостоять злу зломъ (рад силотйрки тъ домърто).

Путь этотъ, сколько бы ни предлагался человъчеству, всегда будетъ казаться новымъ, невъроятнымъ, парадоксальнымъ. И въ наше время пожалуй болъе, чъмъ когда-либо, онъ новъ. Самые искренніе христіане въ своихъ разсужденіяхъ чаще всего сползають на путь закона. Современное человъчество есть ветхій Адамъ, продолжающій ветшать; онъ прикрываеть наготу свою ветхой, заплатанной одеждой закона. Но во Христа облеклись только немногіе праведники. Говорять: христіанство одряхлъло; нътъ! Логосъ въченъ, а христіанское человъчество еще очень юно; языческій міръ, міръ закона, міръ ветхаго Адама одряхлъль.

Поэтому нужно, наконецъ, признать безсиліе закона въ его вѣковѣчной борьбѣ со зломъ онъ не можетъ преодолѣть сопротивленіе плоти, не можетъ преодолѣть сопротивленіе грѣха, онъ не можетъ спасать и животворить, онъ не можетъ никого оправдать, онъ лишь говоритъ: всѣ виновны предъ Богомъ. Вотъ откуда вытекаетъ неизбѣжный выводъ: «дѣлами закона не оправдает-

ся предъ Нимъ никакая плоть; ибо закономъ познается грѣхъ». (Рим. III. 20, Рим. VII. 12. 13). Трагедія закона заключается въ томъ, что онъ достигаетъ прямо противоположнаго тому, къ чему онъ стремится: объщаетъ оправданіе, а даетъ осужденіе («нътъ праведнаго ни одного»); ищетъ мира, а даеть гнѣвъ; требуетъ соблюденія, а вызываетъ напучновіе («прополужия на красть управоди. По нарушеніе («пропов'єдуя не красть, крадешь. Говоря: не прелюбод'єйствуй, прелюбод'єйствуешь. Гнушаясь идоловъ, святотатствуешь» Рим. II, 22); наконецъ — объщаетъ славу, а даетъ безчестье («хвалишься закономъ, а преступленіемъ закона безчестищь Бога?» Рим. II, 23).

Ошибаются тѣ, кто думаетъ, что справедливое устроеніе человѣчества («оправданіе») разрѣшается системой справедливых законовъ, идеальнымъ государствомъ — монархіей, или республикой, или коммунизмомъ (какъ думалъ античный міръ и какъ думаєть современное внѣхристіанское человѣчество); ошибаются и тѣ, которые хотять устроить человѣческую душу и сдѣлать ее праведной, связавъ своеволіе страстей сѣтью моральныхъ императивовъ и запретовъ. Ни усовершенствование законовъ, ни организація властей, ни постоянное моральное сужденіе и осужденіе (любимое занятіе толпы) — не устраняють и даже не уменьшають количества зла и преступленія на протяженіи историческаго пути. Попрежнему «міръ весь во злѣ лежитъ» и порою кажется, что онъ становится еще злѣе. Трагедія «закона» вътомъ, что онъ хочетъ и не можетъ, требуетъ и не выполняетъ, объщаетъ и не даетъ (das perennierende Sollen).

Почему же законъ не спасаеть и не «оправдываетъ» человъчество? Въ чемъ здъсь дъло? От-куда неудача закона? Въдь странно, что жить подъ закономъ — значить жить подъ господствомъ грѣха? (Рим. VI, 4. Ср. III, 9-21). Неужели отъ закона грѣхъ? (Рим. VII, 7). Вѣдь законъ былъ данъ для борьбы съ грѣхомъ, для «оправданія» (justificatio) — и вдругъ: «дѣлами закона не оправдается никакая плоть!». Законъ самъ по себѣ святъ «и заповѣдь свята и праведна и добра» — и вдругъ это «доброе дѣлается мнѣ смертоноснымъ», «посредствомъ этого добраго причиняется мнѣ смерть!» (Рим. VII, 12. 13). Здѣсь начинается та внутренняя діалектика закона, тотъ рядъ антиномій, вскрываемыхъ въ законѣ, и рядъ рѣшеній, которыя ставятъ Ап. Павла на недосягаемую философскую высоту и которыя никѣмъ еще не были достаточно поняты и по достоинству опѣнены.

Первое ръшеніе, какое мы встръчаемь у Ап. Павла состоить въ слъдующемъ: гръхъ не отъ закона, а отъ сопротивленія закону; виновать не законъ, а беззаконіе: виновата не запов'єдь, а человъкъ, который ее нарушаетъ. Но почему же онъ нарушаетъ ее? Причина лежитъ въ сопротивленіи плоти. Зам'тчательная глава VII къ Рим. даетъ отвътъ на вопросъ, почему законъ потерпълъ неудачу, и показываеть, въ чемъ лежить корень безсилія закона: законъ безсиленъ ибо онъ ослабленъ плотію.\*). Плоть есть источникъ зла. «духовенъ» и есть источникъ добра. Но «плоть» есть плотскій челов'єкъ, есть свойство челов'єка часто обозначаеть у Ап. Павла и вообще въ Евангеліи -- просто «человъка»). Такимъ образомъ получается ръшеніе: законъ духовенъ и добръ, — а я плотянь, продань гръху и золь (Рим. VII, 14). Законъ — добръ, а человъкъ — золъ.

Такой морализмъ можетъ требовать только «умерщвленія плоти» и въ концѣ концовъ умерщвленія человѣка. Если эсе зло въ человѣкъ,

<sup>\*)</sup> Такъ самъ Ап. Павель въ гл. УІІІ, 3 формулируеть сущность и смыслъ главы VII: «какъзаконъ, ослабленный плотію, былъ безсиленъ, то Богъ послалъ Сына Своего».

а все добро въ законѣ, то: pereat mundus, fiat justitia! Иллюзорность рѣшенія очевидна. Оно рѣзко вскрываетъ новую, еще болѣе глубокую антиномію.

Въ самомъ дѣлѣ, задача всякой религіи и всякой этики состоитъ въ спасеніи, а не въ гибели и осужденіи челов'єка. Весь смыслъ, вся интенція закона состоить въ томъ, чтобы сдѣлать человѣка праведнымъ («оправдать», justificare); если онъ безсилень этого достигнуть и достигаеть только обратнаго, тогда онъ теряетъ всякій смыслъ. Без-сильный законъ есть нѣчто комическое: повелѣніе (императивъ), которое не связано съ подчиненіемъ внутренне противоръчиво. Такой законъ не заслуживаетъ никакого уваженія, а потому пусть онъ оставитъ человъка въ покоъ и дастъ ему жить свободно: pereat justitia, vivat mundus!



Безсиліе закона проистекаеть изъ сопротив-ленія плоти. Но мало одного безсилія, есть и еще нѣчто худшее въ законѣ. Въ самомъ дѣлѣ, сопротивленіе есть противод'єйствіе н'єкоторому возд'єйствію. Н'єть «противод'єйствія», если н'єть «возд'єйствія»: императивъ закона вызываеть противопъйствіе какихъ-то силъ.

Есть въ природъ человъка, повидимому, нъчто неподчиняющееся закону, какой-то «духъ противоръчія». И онъ прямо провоцируется запретомъ и велъніемъ закона. Законъ правъ въ томъ, что онъ требуетъ, но виноватъ въ томъ, что своей императивной формой вызываетъ духъ противленія и слъдовательно вызываеть обратное тому, чего требуеть, вызываеть преступление.
Выростаеть новая антиномія, новый трагизмъ закона, новая варіація основной діалектической

темы («законъ добръ» и «законъ золъ»). Чтобы

увидъть всю силу, всю глубину, всю парадоксальность этой дерзновенной діалектики, необходимо поставить рядомъ эти изумительные тексты: \*)

«Безъ закона грѣхъ мертвъ»

«Прежде я жилъ внѣ закона, но когда пришла заповѣдь, грѣхъ ожилъ».

«Я не зналъ бы и грѣха безъ закона, я не зналъ бы и пожеланія, если-бы законъ не говорилъ: не пожелай».

«Запов'єдь послужила поводомъ къ тому, что гр'єхъ произвель во мн'є всякое пожеланіе».

«Грѣхъ, взявъ поводъ отъ заповѣди, соблаз-

нилъ меня и убилъ ею»...

Такимъ образомъ законъ достигаетъ обратнаго результата: онъ вызываетъ духъ противоръчія, искушеніе преступить; законъ прямо является поводомъ, мотивомъ (ἀφορμή) для гръха; говоря «не пожелай», онъ вызываетъ пожеланіе («запретный плодъ»).

Это странное свойство закона заставляеть въ немъ усумниться до самыхъ послѣднихъ предѣловъ. Это оно заставляетъ Ап. Павла сказать: что-же такое мы говоримъ? въ такомъ случаѣ законъ есть грѣхъ? (Рим. VII, 7) законъ есть зло? вѣдъ: «Заповѣдъ, данная для жизни, послужила мнѣ къ смерти» (10)!

Не есть ли законъ прямо причина гръха? Этого, конечно, не можетъ быть; законъ не есть причина гръха, какъ онъ не есть и причина добродътели. Ни преступленіе, ни послушаніе не вытекаютъ изъ закона съ необходимостью. Нельзя сказать, что законъ автоматически вызываетъ под-

<sup>\*)</sup> Въ нихъ цъликомъ даны темы Ницше, Достоевскаго и Ше стова. Въ нихъ поставлена проблема отверженія морализма и утвержденія «все позволено» (и самый этотъ афоризмъ принадленитъ Ап. Павлу). Но то, на чемъ останавливается Ницше и Шестовъ, есть для Ап. Павла лишь діалектическій моментъ. Онъ идетъ дальше и выше, и за нимъ, конечно, Достоевскій.

чиненіе; но нельзя также сказать, что онъ автоматически вызываеть нарушеніе. Челов'єкъ именно не есть автомать, а есть свободная личность.

Между велѣніемъ закона и рѣшеніемъ человѣка лежитъ таинственная подсознательная сфера аффектовъ и не менѣе таинственная сознательная сфера свободы. Законъ лишь «мотивируетъ», но не обусловливаетъ причинно. И противоборство закону тоже лишь «мотивируетъ», но не механически отбрасываетъ законъ. Вотъ почему Ап. Павелъ называетъ законъ не причиной, а лишь поводомъ, мотивомъ для грѣха. Это не снимаетъ отвѣтственности съ закона, ибо служитъ «поводомъ» для грѣха есть большой грѣхъ.

Но это ставить вопрось о послѣднихъ и истинныхъ источникахъ грѣха. Вѣрнѣе о послѣднихъ источникахъ всякаго дъйствія, хорошаго или дурного; ибо ясно изъ предыдущаго, что законъ не есть ни причина добра, ни причина зла.

Быть можеть, законъ пригоденъ въ практической жизни для познанія того, что признается «преступленіемъ» («закономъ познается грѣхъ» — г а t і о с о g п о s с е п d і преступленія), но онъ никогда не спускается до той глубины, гдѣ лежитъ г а t і о е s s е п d і преступленія. Эта глубина для него ирраціональна, недоступна, непроницаема. Законъ есть раціональное правило, обращающееся къ уму, къ сознательной волѣ, но не къ ирраціональнымъ, безсознательнымъ и подсознательнымъ инстинктамъ и влеченіямъ — тамъ: «вижу иной законъ, противоборствующій закону ума моего». (Рим. VII, 23).

Вотъ этотъ законъ ирраціональнаго противоборства (ирраціональнаго, ибо онъ противоположенъ и непонятенъ закону ума: «не понимаю, что дѣлаю» Р. VII, 15) — онъ именно указываетъ на глубокіе источники грѣха. Законъ ирраціональнаго противоборства можеть имѣть двѣ формы и происходить какъ-бы вь двухъ сферахъ: существуеть противоборство человъческое (діавольское). Противоборство человѣческое, которое стоить въ центрѣ вниманія Ап. Павла, есть сопротивленіе плоти, «плотскихъ помышленій», которыя закону Божію не покоряются и потому являются «враждою противъ Бога» (Рим. VIII, 7), это противоборство «закона грѣховнаго, находящагося въ членахъ моихъ» (Рим. VII, 23), это сопротивленіе всей подсознательной сферы инстинктовъ и влеченій, связанныхъ съ чувственнотѣлеснымъ міромъ («плотскія помышленія»), которые не подчиняются сознательной волю и закону ума. Феноменологія такого сопротивленія, та форма, въ какой мы его переживаемъ, выражена у Апостола такъ: «не то дѣлаю, что хочу, а что ненавижу, то дѣлаю»... «желаніе добра есть во мнѣ, но чтобы сдѣлать оное, того не нахожу»...

Воть, поистинѣ, типическое состояніе человѣ-

Вотъ, поистинъ, типическое состояніе человъческой слабости, человъческой «вражды противъ Бога», которая не дерзаетъ идти дальше, которая выражается только въ «безсиліи закона, ослабленнаго плотію» (Р. VIII, 3). Она и составляетъ для Апостола центръ вниманія, ибо «живущіе по плоти, которые о плотскомъ помышляють», составвляютъ подавляющее большинство человъческаго рода, для которыхъ прежде всего и писанъ всякій законъ.

Сознательный законъ, выраженный въ формѣ запрещенія и обращенный къ волѣ, вызываеть обратное дѣйствіе въ силу противодѣйствія подсознательнаго міра. И это противодѣйствіе тѣмъ сильнѣе, чѣмъ больше усиліе воли, желающее исполнить императивъ. Таково изумительное свойство сознательнаго волевого усилія въ отношеніи къ подсознательному міру, которое

открыто современными изслѣдователями подсознательной сферы и формулировано, какъ loi de l'effort converti. Этоть законъ экспериментально подтвержденъ опытами, которые всякій можеть повторить.

Апостолъ Павелъ зналъ дъйствіе этого закона и нашелъ его, какъ «иной законъ, находяшійся въ членахъ моихъ, и противоборствующій закону ума меего». То, что онъ помъщалъ это «противоборство» въ членахъ и въ плоти не должно насъ сбивать. «Плоть» въ терминологіи Ап. Павла вовсе не означаетъ только нашего пространственнаго физическаго тъла, она обнимаетъ всю низшую чувственно-пожелательную природу человъка, которая, конечно, связана съ физическимъ тъломъ и лежить, такь сказать, между «тѣломъ» и «душой». Такимъ образомъ «плоть» имѣетъ по отношенію къ интересующему насъ вопросу два значенія у Ап. Павла: 1, плоть, какъ чувственно-пожелательная сфера подсознанія, стоящая въ предъльной и таинственной близости нъ тълу\*) и 2, плоть, какъ тъло, организмъ, изучаемый біологіей.

Человъкъ имъетъ такую структуру іерархическихъ ступеній по Ап. Павлу: онъ состоитъ изъ 1) духа, 2) сознательной души, 3) подсознательной чувственно-пожелательной сферы («плотскія помышленія»), 4) тъла («плоть»). Для третьей ступени Ап. Павелъ особаго термина не имъетъ (у Платона — ἐπιθυμία).

Подсознание есть понятіе нашихъ дней. Прежнее понятіе души исчерпывалось сознаніемъ, тѣмъ, что лежитъ въ свѣтломъ полѣ переживанія, что сознается. Подсознательныя влеченія Ап. Павелъ не могъ назвать «душою», потому что они инстинктивны, безсознательны, не лежатъ въ свѣтломъ полѣ сознанія; онъ предлагаетъ ихъ назвать «пло-

<sup>\*)</sup> Отношеніе взаимодъйствія, являющееся неразгаданнымъ и для современной науки.

тью» въ виду ихъ связи съ чувственностью и органами чувства. Можно доказать, что «плоть» здѣсь означаетъ особую, третью ступень человѣческаго существа, ссотвѣтствующую «подсознанію», съ его чувственно-пожелательной, эротически-тендирующей природой, нашупанной и угаданной Фрейдомъ.

Что «плоть» обозначаеть здъсь все-же психическую сферу, а не пространственно-тѣлесную, видно изъ такого выраженія, какъ «плотскія помышленія» (φρόνημα τῆς σαρκός) и «жизнь по плоти»; но эти помышленія» не суть сознательныя мысли, ибо мыслить по терминологіи Апостола умь (٧٥ῦς); они не суть и сознательныя желанія, сознательная воля, ибо «дѣлаю то, чего не хочу». «Плотскія помышленія» всецьло противопоставляются моему уму, моей волѣ, всей сферѣ моего сознанія («внутренній человѣкъ»), всему моему сознательному я (Рим. VII, 15-25), и все-же они еще называются «помышленіями», иногда «похотью», и потому въ какомъто смыслъ принадлежать ко психическому міру, относятся къ «внутреннему человъку», къ тому-же самому моему я (Рим. VII, 25). Непонятно, откуда они являются, эти странные порывы, эти изверженія изъ подземной тьмы, противоръчащія всему, что я признаю за добро, что я хочу, чему я служу умомъ: «не понимаю, что дълаю; потому что не то дѣлаю, что хочу, а что ненавижу, то дѣлаю». Они необъяснимы изъ я, необъяснимы изъ сознанія: «а потому уже не я д'влаю то, но живущій во мню грѣхъ». Гдѣ же онъ живеть? если не въ сознаніи, какъ это было показано, (ибо въ сознаніи я нахожу желаніе добра и согласіе съ закономъ: «хочу дѣлать доброе»), то только подъ порогомъ сознанія. Туда не проникаеть сила закона, который умѣеть обращаться только къ уму и къ сознательной волѣ, тамъ гнѣздится «иной законъ, противоборствующій закону ума» (loi de l'effort converti).

Сферу подсознанія Апостоль опредѣляеть, какъ не я, ибо я есть для него сфера сознанія; тамъ, въ подсознаніи, онъ помѣщаеть законъ противоборства и грѣхъ. Но грѣхъ въ какомъ то смыслѣ все-же живеть «во мнѣ», его нельзя выбросить въ тѣлесно-пространственный міръ, онъ связанъ съ «внутреннимъ человѣкомъ», и его источникомъ является то-же самое я, ибо оно является центромъ и сознанія и подсознанія.

Такъ выявляется необходимость третьей ступени человъческаго существа, которую Апостолъ называетъ «плотью», это ступень психическая, но не сознательная, это подсознаніе.

Библія, при своемъ глубокомъ знаніи человівческаго «сердца», чувствуеть присутствіе того, что современная психологія называетъ подсознаніемъ, и указываетъ на эту сферу при помощи своей собственной терминологіи. Внутренній міръ во всей его неисчерпаемой глубинѣ («внутренній человѣкъ» Ап. Павла) чаще всего называется въ ветхомъ Завѣтѣ «сердцемъ». И въ этомъ внутреннемъ мірѣ далеко не все ясно усматривается и сознается даже самимъ его носителемъ. Во «внутреннемъ человѣкѣ» существуетъ таинственная и сокровенная сфера, не озаряемая его собственнымъ сознаніемъ. «Глубоко сердце человѣка... и кто познаетъ его?» Только Богъ проникаетъ «сердца и утробы». Постоянно повторяющійся терминъ «сердца и утробы» какъ разъ намѣчаетъ то, что теперь называется подсознаніемъ съ его чувственно-пожелательной, эротической природой. Самое выраженіе «утробы» какъ-бы указываетъ на то, что лежитъ подъ сердцемъ, ниже сердца; и если «сердце» чаще всего означаетъ «сознаніе», то «утроба» должна означать «подсознаніе».

Правда «сердце» ирраціонально не только въ смыслѣ низшей своей сферы, соприкасающейся съ «плотью», но и въ смыслѣ высшей, соприкасаю-

щейся съ «духомъ», и являющейся органомъ духа; но во всякомъ случав его ирраціональность, глубина и бездна обнимаетъ какъ высшія мистическія переживанія, такъ и низшія подсознательныя, «утробныя» влеченія. \*)

Сокровенная область «сердца», которая является «сокровенной» и слѣд. подсознательной и для самого ея носителя, вовсе не должна быть непремѣнно возвышенной и близкой къ Богу. Изъ нея могутъ проистекать, неожиданно для самого человѣка и безсознательно, какъ добрыя, такъ и злыя дѣянія:

«добрый человѣкъ изъ добраго сокровища сердца своего выноситъ доброе, а злой человѣкъ изъ злого сокровища сердца своего выноситъ злое» (Лк. VI, 45. Мө. XII, 35. Ср. Мр. VII, 21. Мө. XV, 19).

Подсознаніе представляєть собою, такимъ образомъ, сферу безконечныхъ возможностей, изъкоторыхъ возникаєть порокъ и добродѣтель; оно есть матерія (въ греческомъ смыслѣ), которая можеть принять прекрасную или безобразную форму. Это хаосъ, древній «родимый хаосъ», который «шевелится» (Тютчевъ) подъ порогомъ сознательной жизни, съ ея раціональными нормами, съ ея резонабельной волею: мы видѣли, что законъ есть форма, не умѣющая формировать этой матеріи и вызывающая противоборство этого хаоса.

\* \*

Въ чемъ же заключается средство къ овладънію таинственными подсознательными силами души? Современная психологія подсознанія съ ея теоріей психоанализа и внушенія указываетъ намъ путь, подлинность котораго подтверждается величайшими философскими и религіозными ученіями. Въ свътъ этихъ ученій вмъстъ съ тъмъ

<sup>\*)</sup> См. О сердцѣ подробнѣе Б. Вышеславцевъ. Сердце въ христіанской и индійской мистикъ. УМСА press, Paris.

отбрасывается все модное, суетное и нездоровое, что есть въ доктринъ «подсознательнаго», и остается все исконное, древнее и въчное, намъченное Платономъ и Ап. Павломъ.

Неудача императивной нормы и ея столкновеніе съ закономъ ирраціональнаго противоборства (loi de l'effort converti) указываетъ намъ путь. Подсознаніе не подчиняется прямому вельнію. Законъ обращается къ разумной воль и дъйствуетъ въ средней разсудочной сферъ, въ сферъ освъщенной сознаніемъ. Подсознаніе остается для него закрытымъ. Нужно умъть проникать въ подсознаніе, угадывать, что въ немъ происходитъ и вліять на него. Прямымъ путемъ это невозможно и возможно лишь обходнымъ путемъ психоанализа. Здъсь лежитъ заслуга Фрейда и его открытіе эротической природы подсознанія. Однако геніальнымъ предвосхищеніемъ и вмъстъ съ тъмъ существеннъйшей поправкой Фрейда является Платоново ученіе объ Эрость. Эросъ безконечно большее объемлетъ, нежели libido sexualis, нежели даже эротическая влюбленность. Это его корни и цвъты, но не его всеобъемлющее древо жизни. Необходимость расширенія понятія libido за

Необходимость расширенія понятія Iibido за предѣлы сексуальной сферы сознають всѣ значительные мыслители, вышедшіе изъ Фрейда. Такъ, Юнгь понимаеть libido, какъ основную психическую энергію, соотвѣтствующую въ области психическаго бытія тому, что называется энергіей въ физикѣ. Бодуэнъ предлагаеть для этой основной душевной потенціи терминъ роtentiel affectif. \*) Для Адлера эта движущая пружина души есть жажда власти и господства. Эрось Платона объемлеть все это: онъ означаеть существенную и несводимую функцію души, функцію стремленія, уходящую въ безконечность и многообразную по содержанію, но всегда напра-

<sup>\*)</sup> Jung. Wandlungen und Symbole der Libido.

вленную на возрастаніе бытія, на его «валоризаniio».

Эросъ есть влюбленность въ жизнь, «аффектъ бытія» (Фихте), жажда полноты, жажда полноцѣнности, рожденіе въ красотѣ, жажда вѣчной жизни (все это сказалъ еще Платонъ); а въ концъ концовъ Эросъ есть жажда воплощенія, преображенія и воскресенія, бого-человъческая жажда. жажда рожденія Богочеловъка, этого подлиннаго «рожденія въ красотѣ», жажда обоженія и вѣра, что «красота спасеть міръ» (Достоевскій) — и это сказало христіанство, ибо оно есть религія абсолютно желаннаго. И оно сказало то, чего искаль и что предчувствоваль Платонь, ибо «рожденіе въ красотъ» есть конечно воплощение и преображеніе.

Если върно, что подсознаніе обладаеть эротически-тендирующей природой, то вотъ во что оно «сублимируется» и вотъ какіе цвѣты выростають изъ его сокрытой глубины:

> Свъть изъ тьмы, надъ темной глыбой Вознестися не могли бы Лики розъ твоихъ, Еслибъ въ сумрачное лоно Не впивался погруженный Темный корень ихъ».

(Соловьевъ).

Нѣсколько курьезной можетъ показаться такая «существенная» поправка къ идеъ Фрейда, и однако она единственно послъдовательна: «сублимаціи» ищеть Фрейдъ \*) и сублимацію въ грандіозныхъ разм'врахъ даетъ Платонъ. Тендирующее движеніе Эроса береть направленіе на то, что кажется Платону наиболъе «sublime». Если хри-

<sup>\*)</sup> Т.-е. возведенія къ высцему, возвышенія, поднятія, облагороженія. Сублимаціи противоположна профанація, въ которой часто повиненъ Фрейдъ, т.-е. низведеніе высокаго, заподазриваніе священнаго. Пріємъ научно интересный и цънный, но этически, остетически и религіозно часто совершенно невыносимый и мю-шающій сублимаціи. Съ этой стороны идуть всё нападенія на Фрейда. Психоаналитикъ, конечно, объяснить позицію нападаю-щаго особой психической функціей «цензуры». Но, въ отвёть на это,позицію Фрейда можно охарактеризовать, какъ манію сексуальной профанации, установку весьма распространенную и вредную.

стіанство видить еще бол'є высокій пункть, опредъляющій направленіе, то оно должно продол-жать сублимацію, ибо сублимація вообще не останавливается: «возводить» можно лишь къ тому, что считаешь высшей цѣнностью (le plus sublime).

Все творчество, вся культура и вся религія есть «сублимація», берущая направленіе на то, что открывается (въ «Откровеніи»), какъ высшая цѣнность: «гдѣ сокровище ваше, тамъ и сердце ваше»,

гдъ ваша высшая цънность, тамъ и вашъ Эросъ. Гимнъ любви у Ап. Павла есть выраженіе предъльно сублимированнаго Эроса \*): вотъ что преображается подсознательная жажда ни, полноты и блаженства! Космосъ любви возникаетъ изъ хаоса темныхъ эротическихъ порывовъ. Эросъ половой любви допускаетъ сублимацію «во Христа и во Церковь» и есть «великая тайна» и таинство. Больше того, здёсь центръ христіанскихъ тайнь, ибо всъ христіанскіе символы изъ Эроса вырастають: Отець, Сынь, Матерь, братья, Женихь, Невъста. \*\*). Если-бы влюбленность, бракъ материнство, отцовство были чъмъ-то низкимъ и презръннымъ (какъ думаютъ гностическія ереси), то эти символы не могли-бы возникнуть. Въ нихъ заключается указаніе на возможность могучей сублимаціи Эроса: семья есть малая Церковь, и Церковь есть большая семья. Если-бы Эрось быль презрънень въ какомъ-либо своемъ аспектъ, то какъ могла-бы «Пъснь пъсней» стоять въ канонъ священныхъ книгъ?

Черезъ Діонисія Ареопагита, великаго основоположника восточно-христіанской (а въ значительной степени и западной) православной мисти-

\*) Воть настоящій христіанскій «Пирь» и христіанскій Эрось, а не бездарный «пирь 10 дѣвь» Мефодія Патарскаго.

\*\*) Розановъ не обратиль на это достаточнаго вниманія въ своихъ нападеніяхъ на христіанство за его анти-эротизмъ.

ки и черезъ его геніальнаго ученика и истолкователя Максима Исповѣдника, христіанство воспринимаетъ въ себя Платоново ученіе объ Эросѣ и даетъ ему наивысшее завершеніе. «Небесная Іерархія» Діонисія представляетъ собою грандіозною систему «сублимаціи», возведенія низшаго къ высшему; и это возведеніе совершается силою Эроса \*) и завершается «обоженіемъ». Самъ Творецъ всего сущаго «естъ добрый и божественный Эросъ», «добротворящій Эросъ бытія (ἀγαθοεργὸς τῶν ἔντων ἔρως), предсуществующій въ избыткѣ». «Божественный Эросъ, безначальный и безконечный». И Христосъ есть «распятый Эросъ». Діонисій защищаетъ «божественное имя Эроса» по сравненію съ ἀγάπη \*\*).

Максимъ Исповъдникъ слъдуетъ за Діонисіемъ, расширяя и углубляя его ученіе о любви. Для него любовь есть божественная сила, стягивающая и связывающая воедино весь космосъ и всякую вещь, существующую въ немъ, высшую и низшую. Эта сила есть Эросъ\*\*\*).Изълюбви Тво-

<sup>\*)</sup> Эрось имъ̀етъ іерархическія ступени высоты: существуєтъ Эросъ физическій, Эросъ душевный, Эросъ духовный (умный), Эросъ ангельскій, Эросъ божественный. И на всѣхъ ступеняхъ это все-же Эросъ, одна и та-же сила, именно: соединяющая и связывающая сила. De div. nom. C. IV. § 15.

\*\*) De div. nom. Cap. IV. § 10, § 14, § 12.Онъ говоритъ здѣсь:

<sup>\*\*)</sup> De div. nom. Cap. IV. § 10, § 14, § 12.Онъ говоритъ здѣсъ: мы чтимъ имя Эроса... пусть не клевещутъ на имя Эроса... Чернь не понимаетъ «простого смысла божественнаго имени Эроса» и соотвѣтственно своимъ понятіямъ разумѣегъ чувственную и тѣлесную любовь, которая не есть истинный Эросъ, но его отображеніе (εἴδωλον), или лучше — отпаденіе отъ истиннаго Эроса. Этимъ словомъ, которое черни кажется болѣе грубымъ и которое полагается въ божественной Премудрости (ссылка на Sap. VIII, 2), она, эта чернь, будетъ поднята и возведена къ постиженію истинно-сущаго Эроса. Ів. §11 и 12. Вотъ гдѣ идея «сублимаціи» Эроса выражена со всею точностью.

<sup>\*\*\*)</sup> Вслъдъ за Діонисіемъ, Максимъ Исповъдникъ употребляетъ термины  $\xi \rho \omega_{\varsigma}$  и  $\dot{\alpha} \gamma \dot{\alpha} \pi \eta$ , какъ равнозначные («теологи называютъ Божество иногда Эросомъ, иногда любовью»...), отдавая однако преимущество Эросу: процитировавъ «Богъ есть любовь ( $\dot{\alpha} \gamma \dot{\alpha} \pi \eta$ )», онъ тотчасъ добавляеть: это значитъ «сладость и вожделъніе ( $\dot{\gamma} \lambda \nu \alpha \sigma \mu \dot{\nu}_{\varsigma} \kappa \alpha \dot{\nu} \dot{\epsilon} \pi \iota \theta o \mu \dot{\kappa} \alpha$  — Cant. 5. 16), т.-е. Эросъ»; и затъмъ цитируетъ тъ мъста, гдъ въ Писаніи стоитъ «Эросъ» (Sap. VIII. 2. Prov. IV.6) Нарочно избираются такіе термины, которме вы-

рецъ природы связаль ее въ единство съ своей собственной Ипостасью (въ воплощеніи), чтобы «остановить ея безпокойство» и привести ее къ себъ. Такъ выражаетъ Максимъ Исповъдникъ сублимацію безпокойнаго хаоса природныхъ силъ, и эта сублимація есть воплощеніе божественнаго и обоженіе природнаго.

Страсти совсѣмъ не плохи сами по себѣ, онѣ «хороши въ рукахъ ревнителей доброй жизни». Даже такія страсти, какъ «вожделѣніе», «сластодюбіе», «страхъ» — допускаютъ сублимацію: вожделѣніе превращается въ «стремительный порывъ желанія божественныхъ благъ»; сластолюбіе — «въ блаженство и восхищеніе ума божественными дарами»; страхъ — въ боязнь отвѣтственности за грѣхъ; печаль — въ раскаяніе.\*).

Порокъ созданъ изъ того-же матеріала, какъ и добродѣтель. Нѣтъ природныхъ силъ души и тѣла, которыя были-бы плохи сами по себѣ, онѣ становятся зломь лишь тогда, когда принимаютъ особую форму, именно форму извращенія.\*\*)«Сублимація» есть возстановленіе первоначально-божественной и къ Богу устремленной формы. И

ражають «сублимацію», возведеніе самаго низшаго къ самому высшему (ἐπ:θυμία, προαγωγία) — особенно любопытенъ обоснованный выборъ послъдняго «нечистаго» для профановъ термина). См. Capit. quinquies Cent. Cent. V 83-90. Migne, т. 90, стр. 1383-1387.

<sup>\*)</sup> Добротолюбіе. т. ІІІ, стр. 258. Умозрит. и дъят. главы, 116.

<sup>\*\*)</sup> Парахолоть — «извращенное пользованіе» силами души — воть источникь порока, говорить Максимъ; ничто изъ того, что сотворено Богомъ, не есть зло. Та-же самая  $\frac{1}{6}\pi\iota$  (вождельніе, libido на языкъ фрейдіанцевъ) — можеть принять форму сластолюбія, или-же, наобороть, форму цъломудрія, любви, божественнаго Эроса. «Не пища плоха, но чревоугодіє; не произведеніе на свъть дътей, но блудъ; не деньги, но скупость; не слава, а тщеславіе. Ничто не дурно въ вещахъ, а дурно извращенное пользованіе ими, которое происходить оттого, что умъ не заботится о культивированіи ( $\gamma$ εωργία, земледъліе) природы». De Char. Cent. III, 3, 4, 5. Migne т. 90 стр. 1018 ff. Ср. ів. 71. 98.

весь хаосъ подсознательнаго міра нуждается въ такой формъ. Какова-же она, если ею не можетъ быть форма закона?

\* \*

Здѣсь нужно сразу высказать нѣчто существенное, самое существенное, быть можеть, въ этикъ благодати, то, что предвосхищаеть ея конецъ и завершеніе:

Возстановленіе первоначально-божественной и къ Богу устремленной формы въ человѣкѣ есть возстановленіе «Образа и Подобія» Божія; а та сила, которая схватываеть этоть образь есть воображеніе. Но мы не могли-бы вообразить никакого «образа Божія», если-бы не было факта Бого-воплощенія, если-бы не стоялъ предъ нами образъ Христа. \*) Воображеніе требуеть воплощеннаго образа; больше того, воображеніе и есть воплощеніе. Оно всегда воплощаеть свои образы, облекаеть ихъ плотью и кровью.

Мы встрѣчаемся здѣсь съ совершенно новой силой, съ воображеніемъ. Нужно понять его психологическую сущность, его метафизическое, этическое и мистическое значеніе. Раціонально-императивная норма закона обращается всегда къ сознанію, къ сознательной волѣ, и не умѣетъ обращаться съ подсознаніемъ, которое ей не повинуется и противоборствуетъ. Воображеніе, напротивъ, обладаетъ особымъ даромъ проникноновенія въ подсознаніе, особымъ органическимъ сродствомъ съ Эросомъ. И это потому, что подсознаніе есть тотъ подземный ключъ, изъ которато бьетъ струя фантазіи, и вмѣстѣ съ тѣмъ тотъ темный бассейнъ, куда обратно падаютъ сверкающіе образы, чтобы жить тамъ и двигаться въ недоступной глубинѣ. Подсознаніе питается об-

<sup>\*)</sup> Видъвшій Меня — видълъ Отца.

разами воображенія и питаетъ ихъ. Подсознаніе, какъ бы дремлетъ и видитъ сны, которые не сознаетъ. Иногда эти сны уплотняются до степени прекрасныхъ образовъ искусства \*), или жизенныхъ безумствъ; иногда обратно, въ жизни, или въ искусствъ воспринятые образы живутъ въ подсознаніи и производятъ свое невидимое вредное или полезное дъйствіе. Фрейдъ въ своемъ толкованіи сновъ и въ своемъ психоанализъ показываетъ, какъ отыскивать въ подсознаніи вредные образы и какъ ихъ извлекать оттуда. Nouvelle école de Nancy со своей новой теоріей внушенія показываетъ, какъ вводить въ подсознаніе цънные образы, пригодные для формированія и сублимированія.

Чтобы взвѣсить сравнительную силу сознательной воли и воображенія, нужно вдуматься въ суровое слово Куэ: при всѣхъ случаяхъ столкновенія воли и воображенія, побѣждаетъ всегда воображеніе безъ всякихъ исключеній! Но законъ всегда обращается къ сознательной волѣ и потому всегда можетъ быть побѣжденъ соблазнами воображенія, когда дѣло идетъ о покореніи подсознанія, о плѣненіи Эроса.

Подсознание повинуется только воображению, но норму нельзя вообразить, она не имъетъ образа, ее можно только мыслить. Не существуетъ Эроса закона, и Кантъ это зналъ: нельзя любить законъ, законъ можно только «уважать»; любить-же можно только конкретный образъ, и если идею, идеалъ, то только воплощенный въживомълицъ.\*\*)

<sup>\*) «</sup>Милые предметы мнъ снились, и душа моя Ихъ образъ тайный сохранила...

Ихъ послѣ муза оживила» (Пушкинъ).

\*\*) Не существуеть любви къ добру какъ къ абстрактной идеѣ, ибо любить и ненавидъть можно лишь живое, конкретное бытіє. На это справедливо указалъ Шелеръ: так. наз. «любовь къ добру» есть фарисеизмъ, моральная ненависть къ грѣшникамъ, даже ненависть къ міру. Wesen und Formen der Sympathie 1923. Bonn. Grundwerte der Liebe und die «Liebe zum Guten». 187 ff.

Даже Эросъ Платона, философскій Эросъ по преимуществу, устремленный къ міру идей \*), даже онъ предвѣщаетъ и предсказываетъ путь во-площенія: ему мало любви къ идеѣ, «любви къ мудрости» (φιλοσοφία), ему нужна любовь къ конкретному образу, къ живому воплощенію мудрости. Сократу отдалъ Платонъ живую полноту своего Эроса, судьба Сократа стала «жизненной драмой Платона» (Вл. Соловьевъ), съ нимъ онъ живетъ, умираетъ и воскресаетъ.

Единственный и парадоксальный для античнаго міра фактъ: величайшій философъ и художникъ всѣхъ временъ скрылъ свое авторство, отказался отъ высшей чести и славы, все свое лучшее перенесъ въ образъ «учителя», вообразилъ и воплотилъ въ немъ; и вмѣстѣ съ тѣмъ — его въ себѣ. Говоритъ только Сократъ, Платонъ не участвуетъ въ «діалогахъ», Платона нѣтъ. А если онъ и говоритъ однажды о своемъ авторствѣ, то только слѣдующія изумительныя слова: «да и нѣтъ, и не было никакого Платона, а есть только Сократъ, снова ставшій молодымъ и прекраснымъ!»

Здѣсь нѣтъ никакой ложной скромности или смиренія (которое, кстати сказать, было неизвѣстно античному міру), здѣсь полное воплощеніе Сократа въ душѣ Платона, и преображеніе этой души при помощи этого образа. Совершенно такъже, какъ у Ап. Павла:

«Не я живу, а живеть во мню Христось»!

<sup>\*)</sup> Для Платона можно любить идею и прежде всего «идею добра», но только потому, что идеи для него не суть абстрактныя понятія, блъдныя тъни дъйстрительности, а напротивъ жиеме прообразы и прежде всего образы. Самое слово «идея» и «эйдосъ» — значить «видъ» и «образъ», т.-е. интуитивно-созерцаемое видъніе. Идея добра для Платона есть центральный образъ мірового солнца, образъ непостижимый и лишь символически выразимый, иначе говоря: образъ Божій. Это не правило морали, которое нельзя любить, а живое таинственное Божество, которое можно любить больше всего. Такъ Платона понялъ Плотинъ.

Только образъ живой воплощенной цѣнности и святости покоряетъ и «плѣняетъ» всѣ силы души. Высшая сублимація есть сублимація Эроса при помощи воображенія. Вотъ почему образъ Сократа въ Академіи и въ сократическихъ школахъ игралъ такую-же «сублимирующую» роль, какъ образъ Христа у христіанъ. \*)

Б. Вышеславцевъ.

<sup>\*)</sup> Сходство этихъ лвухъ образовъ поражаетъ и прежде всего въ сходствъ трагической судьбы, но поражаетъ и различіе: одинъ есть воплощеніе мудрости, другой воплощеніе Премудрости. Премудрость больше и полнъе мудрости. Сократъ есть воплощеніе мудрости человъческой, ищущей, не-знающей, діалектической (Эросъ, стоящій снаружи у двери, по замъчательному выраженію Плотина). Христосъ есть воплощеніе Логоса божественнаго, есть то самое, чего ищетъ Сократъ, что онъ предчувствовалъ, «какъ бы въ зерцалъ, кэкъ бы въ гаданіи», святая святыхъ, куда стучится этотъ «Эросъ, стоящій снаружи у двери». Сократъ (и Платонъ) есть неполная мудрость, сознающая и утверждающая свою неполноту (оїда бт: ойх оїда) — Христосъ есть «полнота».

## А. М. Бужаревъ

(Архимандритъ Өеодоръ)

(окончаніе)

Перемъна жизненнаго пути Бухарева — не результатъ внутренняго кризиса, не сопряжена съ какой-либо ломкой міросозерцанія, а, напротивъ поступокъ, вызванный внъшними условіями и мотивированный всъмъ міросозерцаніемъ о. Өео-

дора, героическій актъ исповъдничества.

Онъ писалъ Любимовой: «Въ средъ монашества стали меня стъснять въ служении слову Божію; мнъ такого монашества не нужно, потому что я и въ монашество пошелъ ради слова Божіей истины. Не хотятъ внимать ученію, что и въ земномъ и въ мірскомъ надо намъ служить Господу, что священство намъ дано для послуженія именно тому, чтобы и всѣ были духовно цари и іереи Богу и Отцу; ну, такъ надо дѣломъ взяться за это, чтобы, и ставъ въ ряду мірянъ быть върнымъ благодати царственнаго священства, къ которому всъ призваны. Но не хочу итти, даже и во внутренней моей мысли, противъ православной іерархіи, т. е. ее винить, а себя оправдывать: потому что иду я на позоръ разстриженія, подъ эпитемію церковную, какъ самъ виноватый. Трудпри этомъ сохранить чувство искренней люобижающимъ, трудно удержаться въ серкъ враждующими, особенно дечномъ союзѣ съ тъми, которые не совсъмъ право правятъ слово

Божіей истины: на это самое беру руку жены помощницы, понимающей мое дъло, сочувствующей и готовой содъйствовать моему дълу въ Господъ. Но этимъ соблазняются; что же? Въ отношеніи ко мнѣ начали еще прежде соблазняться раскрываемою мною истиной, что Христосъ за всъхъ умеръ. Когда же Крестомъ Христовымъ стали соблазняться, то съ такими людьми нечего чиниться, — пусть соблазняются стремленіемъ моимъ къ участію въ той крестной Христовой любви къ намъ, что Онъ ради насъ сошелъ съ небеснаго монастыря не равноангеловъ только и всъхъ святыхъ ангеловъ и избралъ себъ невъсту — Церковь изъ нась гръшныхъ людей, явясь въ міръ какъ Самъ виноватый за чужія для Него вины всего міра: Онъ совершилъ наше спасеніе, а я хочу только спастись черезъ усвоеніе себѣ Христа-Спасителя міра, черезъ сообщеніе духу Его человѣколюбія... Я, въ настоящихъ моихъ обстоятельствахъ, скорблю не болъе всегдашнихъ моихъ скорбей. О чемъ горевать. Господи, помилуй! Я иду не отъ Господа, а съ Господомъ и къ Господу».

Бухаревъ утверждаетъ, что уходя изъ монашества въ міръ и женясь, онъ слѣдуетъ пути Христова нисхожденія на грѣшную землю; онъ готовъ соучаствовать Христовыхъ страданій и нести тяготы человѣчества, открыть ему его подлинную природу, сказавъ ему «новое слово»; самъ онъ хочетъ быть вѣренъ той благодати царственнаго священства къ которой онъ призызывалъ людей: но вы — родъ избранный царственное священство, народъ святый, люди взятые въ удълъ, дабы возвъщать совершенства призвавшаго васъ изъ тьмы въ чудный Свой свътъ (І Петр. 11, 9). Задачею церковной іерархіи является приведеніе въ дѣйствіе всеобщей благодати царственнаго священства во всемъ народѣ православнаго Христіанства, дабы всѣ были Цари и Іереи Богу

и Отцу (Апок. I, 6), т.-е. «чтобы каждому въ своемъ мъстъ, духовно священнодъйствовать во Христъ предъ Самимъ Отцемъ Небеснымъ, принося Ему Св. Духомъ жертвы своей мысли, своего чувства, дѣлъ, исканій, отношеній — чрезъ устроеніе всего этого по Христу—возлюбленному Сыну Божію» (непрестанное служеніе Богу). Народъ христіанскій входить въ порядокъ церковной экономіи и разныя степени облагодатствованнаго народнаго устройства могутъ быть разсматриваемы какъ Христова іерархія, входящая въ тъло Церкви, «въ истинно-благодатную державу Господню, подъ которою и на земли, въ земныхъ порядкахъ ищутъ себъ Отца Небеснаго, яко на небеси». Въ силу этого Константинъ Вел. называлъ себя «епископомъ въ дѣлахъ вышнихъ». Въ іерархіи земной, и духовной и свътской, — самъ небесный Архіерей и Іерей во въкъ, всъхъ и вся приводить Св. Духомъ къ Отцу, поэтому священнослужительская церковная рархія, для осуществленія своей задачи, сокровища своего священства, должна во всемъ держаться Христа — въчнаго Архіерея и Іерея, служа орудіемъ Его благодати чрезъ совершеніе таинства и священнодъйствіе слова Божія. Осуществленное царственное священство — органическое перерожденіе царства міра въ царство Господа нашего Іисуса Христа, его спасеніе міpa.

Въ пониманіи монашества о. Өеодора господствуєть не моменть аскетическаго отрицанія міра, во злѣ лежащаго, и келейное стояніе предъ Лицемъ Божіимъ, а напротивъ, моменть служенія міру, грѣхи которого понесь на себѣ Христосъ — Агнецъ, спасенія міра; свое личное спасеніе о. Өеодоръ совершаєть «чрезъ усвоеніе себѣ Христа-Спасителя міра — черезъ сообщеніе духу Его человѣколюбія», т.-е. черезъ служеніе міру. Міръ

спасется, если обратится ко Христу; это нужно показать ему священнодъйствіемъ слова Божія. Архимадритъ Өеодоръ жертвуетъ своимъ монашествомъ ради своего спасенія. «Я пошелъ въ монашество, пишетъ онъ, чтобы сердцемъ принадлежать одному Господу (обътъ дъвства), управляться однимъ Господомъ (обътъ послушанія), да и пользоваться только Господомъ (обътъ нестяжательности). Я и теперь, слъдуя тому же Христову слову могій вмюстити да вмюстить, иду на новую стезю съ тъмъ же, чтобы пещися только о Господнихъ и угомодать только Господу. Ей, Богу содъйствующу!» Слагая съ себя санъ, онъ выходитъ изъ «фальшивыхъ отношеній по монашеству», стъсняющихъ его въ служенію слову Божію, но сохраняетъ то, ради чего онъ пошелъ въ монашество: священнодъйствіе слова Божія, которымъ міръ приводится къ Христу. Онъ считаеть, что, и въ бракъ онъ слъдуеть пути Христова, избравшаго Себъ невъсту-Церковь.

Въ своемъ сужденіи о бракъ о. Өеодоръ ис-

Въ своемъ сужденіи о бракѣ о. Өеодоръ исходитъ, опять таки, изъ общаго положенія своего ученія «намъ, равно дѣвственникамъ и супругамъ, надо принадлежать вполнѣ и безраздѣльно нашему Спасителю и Господу». Дѣвственникъ, «имѣю щій женихомъ своей души Господа Іисуса», «вочеловѣчившагося и умершаго за всѣхъ людей», «обнимаеть всѣхъ и каждаго Христовою любовью, по которой Христосъ сталъ человѣкомъ и умеръ за всѣхъ». Мужъ же и жена идутъ ко Христу «при пособіи отраженія Его другъ въ другѣ, — въ мужѣ, какъ выражающемъ Христово главенство, а въ женѣ, какъ представляющей Христово же тѣло или живущую Христомъ Церковь». Вообще по ученію о. Өеодора, земное — икона небеснаго и черезъ земное должно совершаться восхожденіе къ небесному, въ силу Христова искупленія. Такъ, хотя грѣхъ и вошелъ въ міръ черезъ женщину,

но, т. к. «Пресвятая Богородица заплатила долгъ Евы съ преизбыткомъ, на всѣ времена прежнія, настоящія и будущія», женщина изъ орудія обольщенія становится орудіемь благодати, если ней, какъ въ живой иконъ, взирать къ самой первообразной «ибо симъ обликъ обольщенной Евы будеть въ женщинъ или дъвицъ замъняться чертами новой истинной Евы (жизни) — Матери истиннаго Свъта». Въ бракъ, благословленномъ Церковью — моментъ искупленія, какъ и въ крещеніи — соединеніе съ посвѣщающимъ людей Христомъ-Богомъ Словомъ. Благодать таинства брака, какъ и всякая благодать, не должна быть принята воотще, а должна быть осуществляема черезъ обращение ко Христу и побъдой во Христъ-Агнцъ, понесшемъ гръхи міра, гръховной тьмы половой любви. Потому бракъ — путь во спасеніи. Онъ благославляется Церковью, т. к. онъ таинственно отображенный союзъ Христа и Церкви, союзъ, который — весь любовь, «любовь, подвигшая Господа къ снисхождению до уровня со своею невъстою черезъ пріятіе самой природы спасаемаго Имъ человъчества или Церкви, къ жизни на землъ на ряду и вмъстъ съ другими человъками, къ смерти за нихъ, къ исполненію пріемлющихъ изъ нихъ полнотою Своей Божественной жизни. - Своей истины и благодати, возсіявшей въ Немъ побъдоносно въ Его воскресеніи и изливающейся въ человъкъ въ силъ Св. Духа, — есть любовь, движущая и Церковь къ внутреннъйшему участію во Христѣ, въ Его жизни, страданіяхъ, смерти и воскресеніи, къ одушевленію, просвѣщенію и управленію во всемъ Самимъ Христомъ и Имъ однимъ». Совершенство этой любви должно отобразиться въ человъческомъ бракъ — въ его свободъ, т. к. «союзъ Христа съ Церковью — высочайшая свобода съ той и съ другой стороны» (свобода въ истинъ), въ его неразрывности, въ единомужествъ и единоженствъ; если же оскудъла любовь между мужемъ и женою, то «полагая таинственное существо брака въ благодати отображенія Христова союза съ Церковью, супругамъ предоставляется восполнять недостающее и оскудъвающее изъ открытаго источника безконечной любви, связующей взаимно Самого Господа и Церковь; а при возбужденіи любви кого-либо изъ супруговъ къ не-супругу открывается подвигь отстаивать благодать брака съ мученическою върностью, которая увънчается живительнымъ на въкъ вънцомъ мученической любви ко Христу и Его благодати».

Нисходя въ міръ для осуществленія царственнаго священства, Бухаревъ долженъ былъ жениться, чтобы взять руку помощницы для свершенія пути во Христъ,—пути, отобразующемъ земное поприще Христово и Его союзъ съ Церковью.

Бухаревъ жертвовалъ собой міру, но ему не удалось возбудить въ людяхъ «живого движенія дарованной имъ черезъ таинства Божьей благодати»; вдохновенной вѣрой и любовью проповѣдь его не побѣдила человѣческаго безчувствія, не раскрыла со всей ясностью людямъ, что и во всякомъ движеніи воздуха, въ каждомъ колоскѣ и травинкѣ слышится выраженная въ нихъ мысль всещедраго нашего Небеснаго Отца, осуществленная именно возлюбленнымъ его Сыномъ и проникнутая Его Духомъ утѣшителемъ, — мысль во Христѣ не недоступная и намъ,плотянымъ и грѣшнымъ»

ная именно возлюоленнымъ его сыномъ и проникнутая Его Духомъ утъшителемъ, — мысль во Христъ не недоступная и намъ,плотянымъ и гръшнымъ»
Все усиліе его направлено было на то, чтобы
человъчество прозръло: «Мы утверждаемъ, пишетъ онъ, и непреложность законовъ человъческаго разума и живую дъйствительность міра,
и такую связь разумнаго духа человъческаго съ
міромъ, что черезъ разумъ міръ точно выводится
на свътъ, законы міра сами по себъ безсознательные, становятся свътлыми истинами, а разум-

ный духъ нашъ, овладъвая тайною міра, становится истиннымъ его властителемъ, хозяиномъ въ немъ; но въ основаніе знанія нельзя положить отвлеченную мысль о бытіи, такъ само бытіе является объектомъ познанія, «потому что разумъ, который по своимъ законамъ свелъ всю область сущаго въ такое единство и общность (бытія) разумъ съ своими законами и самъ есть предметъ того вопроса, на который слъдуеть намъ отвътить. Потому что связь между разумомъ и внъшнею дъйствительностью и есть та тайна, въ которую намъ нужно проникнуть». Словомъ и «живая дъйствительность всего существующаго», и «законы разума» и «неразрывность связи между мыслію и дъйствительностью» — являются лишь гипотетическими предпосылками познанія; но въ силу Христова домостроительства, они — болъе того, они «реальности, и, какъ таковыя, должны раскрываться человъческому познанію въ свъть Христовой истины, «черезъ свътло-сознательное соприкосновеніе человъческаго духа съ основаніемъ своимъ».

Человъкъ, еще не прозръвшій, еще не положившій Христову истину въ основаніе познанія, движется лишь мечтательнымъ ощущеніемъ истины: «только порой, въ духъ своемъ почувствуещь живую свътлую струю, мелькнувшую, какъ мельчайшая искра или даже отраженіе ея, и будто вспомнится кто-то, въ комъ утверждался открыто этотъ духъ, — вспомнится живая связь наша съ дъйствительностью, и эта послъдняя освътится чъмъ то особенно прекраснымъ». Это мечтательное озаръніе вдохновляетъ и юношескую фантазію — первое ощущеніе міровой тайны, — и поэзію, и искусство, и само знаніе, не только у христіанъ, но и у невърующихъ и язычниковъ — какъ воспоминаніе или предчувствіе соприкосновенія человъческаго духа съ живымъ основаніемъ своимъ.

Но, «взявъ за исходную точку одни эти неопредъленныя мерцанія или какія угодно первоначальные законы ума, никакая философія не можетъ дойти до совершенно твердыхъ и свѣтлыхъ истинъ, разрѣшающихъ вопросъ о тайнѣ бытія». Необходимъ актъ прозрѣнія человѣка, его полное обращеніе къ живому основанію своему — Христу. Въ одномъ изъ своихъ писемъ Лаврскому,

Бухаревъ пишетъ: «объясненіе идей — ищите въ словахъ о Богѣ Словѣ: бъ свътъ истинный, просвъщая всякаго человъка грядущаго въ міръ, но только не допускать и тѣни духовнаго насилія, которое подавить мысль рабствомъ, а не приведетъ въ истинный свѣтъ». Во Христѣ-Богочеловѣкѣ, Истинѣ освобождающей, разръшаются антиноміи познанія. Руча-тельство правильности мышленія по законамъ логики нельзя искать ни во всеобщности и необходимости извъстныхъ формъ мышленія у всякаго здравомыслящаго — т. к. это относится къ по-ложеніямъ самой логики, для которыхъ ищется ручательство, а нужно искать его въ чувствѣ и внутреннемъ сознаніи истины, подобно совѣсти свидѣтельствующемъ нашему духу, если мышленіе выдерживаетъ извѣстные законы и формы. Но выдерживаетъ извъстные законы и формы. По нельзя сказать просто «повърьте» и повъсить дъло истины на бездоказательной, ни на чемъ не держащейся въръ. Вопросъ ръшается такъ: «есть Въра истинная, представившая и представляющая всевозможныя ручательства своей истинности, какъ по отношенію къ нашему внутреннему міру, такъ и относительно внъшняго міра, — обновляя или возсозидая первый (милліоны спасаемыхъ и внутренній опыть върующихъ тому доказательство) и властно движа и располагая другими (чудеса и донынъ непрестающія въ Церкви это показывають). Воть эта Въра и открываетъ что все существующее и возможное (слъдовательно, и природа, и законы мысли) условливается —

волею, мыслію и силою Вѣчнаго Отца, дѣйствующаго Сыномъ въ Св. Духѣ, — что въ особенности человѣкъ и поставленъ былъ во внутреннюю, благодатную во св. Духѣ сообразность и общеніе съ проявляющимъ Отца Сыномъ, — что вслѣдствіе нарушенія этой сообразности, человѣкъ и попалъ въ настоящую мглу и сумракъ въ дѣлѣ истины, однако воспринимаетъ еще, — на вершинѣ такъ сказать, духа своего, мерцаніе этого Свѣта, просвѣщающаго всякаго грядущаго въ міръ, что и составляетъ существо нашихъ идей и основаніе внутренняго сознанія и чувства истины». Субъективное познаніе становится объективнымъ черезъ причастіе человѣка Христу Свъту истинному. Въ основаніи познанія — актъ вѣры, но не вѣры въ существованіе объекта, недостаточной, чтобы вывести человѣка изъ круга мечтательныхъ ощущеній истины, а «Вѣры истинной» — въ Бога Слово.

Путь къ истинъ открытъ человъку Боговоплощеніемъ. «Для открытія намъ благодатной удободоступности къ Божіему, да исполнимся Божсіею полнотою (Ефас. III, 19) и въ сердцъ нашемъ
и въ мысли, — самъ Богъ Слово Единородный
воспріялъ въ единоличное соединеніе съ собою,
въ единство своего «Я», наше человъческое естество сознаніемъ, сердцемъ и мыслію... Христосъ,
какъ возраставшій по человъчеству въ премудрости ( Лук. II, 52), мышленіемъ и познаніемъ
своимъ раскрывалъ въ человъческомъ своемъ сознаніи изъ собственнаго же Богочеловъческаго «Я»
весь міръ мысленный и познаваемый.... Существенность (же) всего мыслимаго и познаваемаго обоснована въ Немъ же самомъ, носящемъ всяческая
глаголомъ силы своея (Евр. I, 1) и потому выходило, что, какъ внутрення область Его Богочеловъческаго самосознанія (субъективное Его всеобъемлющее бытіе), такъ и внъшняя дъйствительность всего мыслимаго и познаваемаго, взятая въ

своемъ основаніи и сущности (объективое бытіе), — сходились у Него въ Богочеловъческой мысли, въ нъкоторое чудное единство и тожество».

Итакъ, путь познанія человѣкомъ и своей природы и тайны міра — путь Богопознанія, т. к. все, даже самое ничтожное, выражаетъ въ себѣ творческую мысль Бога Слова — вся тъмъ быша и безъ Него ничтоже бысть еже бысть (Іоан. І, 3) и, то же время, Богъ Слово, — свътъ истинный, просвъщая всякаго человъка грядущаго въ міръ; т. е. Христосъ — живое основаніе и познаваемаго міра и познающей человѣческой природы. Путь этотъ, — путь становленія.

Подлинное бытіе открывается человѣку Агнчьей жертвой Христа: «Онъ, будучи самъ правдою и жизнію, принялъ на Себя грѣхи міра и нисходилъ въ мракъ смерти, чтобы и въ безднѣ грѣховной изъ мраковъ самой смерти возсіять свѣтомъ Своей жизни и правды». Агнчья жертва Христа — величайшее проявленіе Божественной любви, откровеніе въ Сынѣ Отчей любви въ силѣ Святого Духа, отъ Отца исходящаго и въ Сынѣ почивающаго. Любовь эта соединяетъ вѣрующихъ въ единое Христово тѣло — Церковь.

Значеніе, которое придаваль Бухаревь Агнчьей жертвь Христа, уясняется въ его ученіи, объ историческомъ пути человъчества. При сотвореніи человъка и міра творческая мысль Бога отобразилась во всемъ твореніи; первый человъть быль «живымъ дыханіемъ изъ устъ Божіихъ» членъ твла Христова (Ефес. V, 30); въ человъческой четъ осуществлялась тайна брака во Христа и во Церковь; наконецъ, «вся вселенная открывала новые разнообразные способы къ полнъйшему общенію съ Единороднымъ и источники къ обильнъйшему исполненію Духомъ благодати». Потому и искупитель вселился въ тварь видимую

— змія и искушеніе произошло черезъ чувственное вкушеніе видимыхъ плодовъ древа.

Въ гръхопаденіи человъческая природа казилась, оторвалась отъ Бога, какъ вътвь отъ лозы — но не засохла, т. к. не была брошена, а водружена въ сосудъ съ водой: тайна спасенія открывалась Богомъ и усвоялась человъкомъ черезъ въру, «на основаній или на условіяхъ остатковъ первоначальной человъческой воспріемлимости и сообразимости съ божественнымъ и духовнымъ, слышнымъ въ самомъ видимомъ и мірскомъ», т.е. ветхозавътный человъкъ воспринималь благодать не непосредственно, а черезъ посредство чувственныхъ образовъ, въ которыхъ она отображалась. Лишь избранные, храня память объ эдемской жизни, когда люди слышали гласъ Господа, ходящаго въ раю, могли воспринимать непосредственныя Богоявленія. Фактъ ветхозавътнаго общенія челов'єка съ Богомъ подтверждаетъ что Духъ Божій не оставиль человѣка: доколю еще дыханіе мое во мнъ и Духь Божій въ ноздряхь моихъ не скажуть уста мои неправды, говорить Іовъ (Іовъ XXVII, 3). Сила Духа проявлялась въ вождяхъ израилевыхъ и въ пророкахъ (Числ. XI:16...) въ самомъ даръ созерцанія духовныхъ сущностей, въ образахъ видимаго, и, обратно, въ претвореніи въ образы духовныхъ реальностей (Исх. XXXI: 1-7). Спасающая Божія любовь снисходить къ немощи человъческой, въ законодаустрояетъ «богоправимую тельствъ Моисеевомъ жизнь и ограждаеть избранный народъ отъ хожденія вслѣдъ боговъ языческихъ: «для соблюденія сокровищъ всемірнаго спасенія впредь до раскрытія этихъ духовныхъ сокровищъ во всей ихъ полнотъ и въ чаемомъ существъ благодати, т. е. до пришествія обътованнаго Спасителя міру — Мессіи».

Но извращенная гръхопаденіемъ человъче-

ская природа борется съ Духомъ. Человъкъ удаляется отъ Бога, — за гръхопаденіемъ — убійство Авеля Каиномъ; строеніе Вавилонской башни (и раздълились люди по языкамъ своимъ и племенамъ своимъ); требованіе себъ царя; наконецъ — хожденіе вслъдъ боговъ иныхъ и разложеніе Іудейства. Въ мірѣ языческомъ — восточныя деспотіи; поклоненіе челов'єкоубійственному міродержцу — Зевсу (воспоминаніе объ эдемскомъ блаженствъ сохранилось въ миеъ Прометея, похитившемъ огонь у Зевса); обоготвореніе чувственнаго міра; наконецъ, — гордое обоготвореніе римскаго императора (Dominus Deus). Затемненное гръхочеловъческое сознание не понимаетъ, паленіемъ что Богъ есть Духъ, хотя и сказалъ Моисей: «Твердо держите въ душахъ вашихъ, что вы не видъли никакого образа въ тотъ день, когда говорилъ вамъ Господь на Хоривъ изъ среды огня — и дабы вы не развратились и не сдълали себъ изваяній изображающихъ какого либо кумира (Иск. IV, 15-19). «Духовная знаменательность» символовъ постепенно затемняется, стихіи міра становятся немощны и худы (Гал. IV, 9). Въ самой ревности къ Божію закону преобладаетъ «неразумное рабское ревнованіе по одной буквѣ закона и пророковъ съ забвеніемъ живительнаго ихъ духа и силы, съ невольническимъ страхомъ казней за невърность»; и гръхъ становится по премногу гръ-шенъ, благимъ (а именно — самимъ ветхозавътнымъ откровеніемъ ) содтвая смерть (Рим. VII, 3). Свершается полнота временъ.

Лишь избранные сознавали силу завѣта — что Господь, полагая вражду между сѣменами жены и сѣменемъ змія (Быт. VII: 3-5) далъ человѣку обѣтованіе побѣды и возвращенія въ лоно любви Божіей: той сотретъ главу... Адамъ, услышавъ приговоръ себѣ и своему роду: земля есть и въ землю отыдеши, нарекъ имя женѣ своей

воскресеніе изъ смерти истинной жизни: заченши роди сына и именова имя ему Сивъ, глаголющее: воскреси бо ми Богъ съмя другое вмъсто Авеля его жее уби Каинъ. Патріархи въ судѣ Божіемъ, въ самыхъ болѣзняхъ дѣторожденія, подъ тяжестію проклятія, слышали гласъ грядущей Любви: сей упокоить насъ отъ дълъ нашихъ и отъ печали рукъ нашихъ, и отъ земли, юже прокля Господъ (Быт. У, 29). Христосъ былъ принятъ избранными. «Тѣ избранныя души, которыя имѣли и сохранили твердыя и чистыя чаянія вѣры, несмотря на совершенное растлѣніе всего естественнаго и на обветшаніе поэтому сѣновняго порядка вещей, черезъ это уже какъ бы сами собой входили въ чисто духовную область открывшейся благодати», — отъ нихъ первая — Богоматерь, Владычица міра въ своемъ смиреніи: се раба Господня буди мнъ по глаголу твоему.

Въ обътованіи Христа человъчеству дано было обътованіе побъды надъ страданіемъ и смертію. Съ момента гръхопаденія жизнь человъческая стала дъломъ подвига, болъзненныхъ усилій и изнеможеній. Человъчество сосредоточило всъ свои страданія во Христъ и Церковь ветхозавътная и новозавътная, — человъчество, объемлемое спасающею милостью небесною и содержащее въ себъ божественное съмя жизни — ведетъ свою земную жизнь по суду Божію и, какъ во чревъ имущая вопіеть болящи, какъ страждущая родити (Апок. XII, 2). Путь ветхозавътнаго становленія, какъ и новозавътнаго — общеніе страстей Христовыхъ.

Побѣдить страданіе и смерть могъ только тотъ человѣкъ, въ комъ было благоволеніе Отца небеснаго, чуждый грѣха. Христосъ, рожденный отъ жены по наитію Св. Духа пріобрѣлъ чистую дѣвственную человѣческую природу, чуждую грѣ-

Христосъ совершилъ человъческое спасеніе понесши на Себъ всю мертвенность человъческую, Своей жертвой явивъ полноту любви Божіей къ человъку. «Живой духъ и сила всей истины новозавътной, всей православной церковности, есть именно духъ и сила самой любви Божіей, явленной въ Христъ и изливающейся въ върующія души Св. Духомъ, — той любви, по которой Единосущный Сынъ Божій воспріялъ для спасенія человъка все человъческое естество въ единство Своего лица и въ этомъ естествъ явился Агнцемъ Божіимъ, вземлющемъ гръхи міра, понесшимъ до смерти бремя всъхъ нашихъ заблужденій и преступленій, какъ будто именно Онъ и былъ виноватъ во всемъ этомъ... сія книга бытія человъка во Христъ. «Чтобы спастись, человъкъ долженъ пріобщиться любви Христа-Агнца, понесшаго на Себъ его гръхи. «Только бы и тутъ восклицаетъ Бухаревъ,

онъ не отвергалъ Его благодати, принялъ ее, увъровалъ, былъ въренъ ей, изъ естественнаго растлънія входилъ въ общеніе Его, все порабощенное грѣхомъ подчинилъ бы Ему единому, сообразовался потому съ Его крестоносною жизнію и смертію — всю жизнь до смерти, пока наконецъ, въ опредѣленное время войдутъ всѣ во славу Его воскресенія, воскреснутъ и тѣлами и всѣмъ существомъ своимъ будутъ блаженствовать въ любви Отца, почивающей и раскрытой въ Сынъ, со всъми силами и благами Св. Духа».

Въ любви Божественной человъку открывается тайна міра — онъ становится его истиннымъ властителемъ, «такъ что возможетъ двигать и горами, оживлять и растлътое, убитое,» — и тайна его собственнаго духа, и ихъ взаимной связи: разръшается проблема познанія. Человъкъ ста-

разръшается проолема познанія. Человъкъ становится мудрымъ мудростію Христа.

Въ ветхомъ завътъ человъкъ устремленъ былъ ко Христу грядущему, въ Которомъ ему было обътовано спасеніе. Въ образахъ и пророчествахъ ветхозавътнаго откровенія благодать, съ теченіемъ времени, все опредъленнъй и чище отдъдъляется отъ естества. Въ новомъ завътъ человъкъ подвизается усвоить себъ благодать Христа, уже совершившаго спасеніе — «животворное Съмя жены уже не въ обътованіяхъ, но въ ное Сѣмя жены уже не въ обѣтованіяхъ, но въ самой истинѣ пріемлемо вѣрующими для побѣдной борьбы со зміемъ...» и потому путь новозавѣтнаго становленія «высочайше духовный»; соотвѣтственно этому и змій противопоставляетъ благодатной духовности духовность призрачную. Въ побѣдѣ Христа надъ діаволомъ, искушавшимъ Его въ пустынѣ данъ образъ побѣды духа надъ плотію и ложной духовностію, откровеніе духовной значимости ветхозавѣтныхъ символовъ (напримѣръ, манны — Второз. VIII, 3) и опроверженіе представленія іудеевъ, что царство Мессіи отъ міра

сего. Христосъ, давъ искусить Себя діаволу ради человъчества, какъ Агнецъ Божій, дабы открыть, что «только Его Духомъ мы можемъ и услъдить и отразить сатанинскія искушенія, направленныя на члены Христова тъла — Церкви», заповъдалъ искать прежде всего царствіе Божіе и правду его т.-е. рожденіе свыше.

Путь новозавътнаго становленія подробно описанъ Бухаревымъ въ статъъ о значени двунадесяти праздниковъ, въ которыхъ раскрыто человъ-ку духовное сокровище Христова домостроитель-ства. Совершенная носительница спасающей люб-ви Божіей — Богородица, Мать всъхъ христіанъ, «болящая во Христъ надъ чужими недугами». Она «въ Христовомъ тѣлъ Церкви составляетъ точно сердце его, біющееся одною только любовью Божественной». Рожденіе въ сердцъ человъческомъ любви къ грѣшнымъ и гибнущимъ людямъ духовное раскрытіе праздника рождества Пресвятыя Богородицы. Вслъдъ за ней человъкъ вхосвятыя Богородицы. Вслъдъ за неи человъкъ входить въ храмъ любви Божіей, открытый Агнчьей жертвой; человъческія души — невъсты Христовы, по слову псалма — приведутся Царю довы въ слъдъ Ея (Пс. XLIV, 15) входятъ въ этотъ храмъ «съ дътской простотой въры во Св. Духа взирая ко Христу — Сыну Божію, и въ Сынъ созерцая Отца съ Его славою и любовію». Во св. Духѣ «т. к. никтоже можеть рещи Господь Іи-суса точію Духомъ Свят**ы**мъ (I Кор. XIII, 3). Стяжаніе Христа участіемъ въ Его жертвъ насъ ради человъка, т. е. дъятельная любовь къ ближнему — дается Св. Духомъ (Рим. V, 5) черезъ непрестанное, во всякомъ дълъ, обращение ко Христу сердцемъ и мыслію: Духъ Святый найдетъ на тя и сила Вышняго остьнить тя — тъмъ же и рождаемое свято наречется Сынъ Божій (Лук. I, 35). Въ Немъ свершеніе человъческаго спасенія— только въруяй въ Сына иматъ животъ въчный (Іоанн. III, 36) — исполненіе полнотою Божією (Ефес. III, 18-19).

Откровеніе любви Божіей и запов'єдь ея стяжанія челов'єкомъ — въ праздникъ Рождества Христова (пріятіе Имъ на Себя челов'єческой плоти — «открытіе намъ благодатной удободоступности къ Божіему»), въ праздникъ Срътенія (слова Симеона Богопріимца) и Богоявленія, въ которомъ челов'єку задано: «воспріять въ себъ Самого Христа, Сына Божія, омывающаго на Себъ наши нечистоты въ Іорданъ, какъ бы они были собственныя Его всесвятого, — воспріять Его именно въ духъ Его челов'єколюбія; тогда душа въ себъ самой ощутитъ глубинное осъненіе Св. Духа и получитъ внутри себя свид'єтельство Отца Небеснаго о своемъ усыновленіи Ему во Христъ».

Образъ живого нашего общенія съ Богомъ данъ въ прославлении Христомъ всего относящагося къ Себъ — въ Преображеніи; въ его свътъ — откровеніе новаго Іерусалима (Апок. XXI, 2), новой земли, понятое апостолами: добро намъ здъ быти, и человъку заповъдуется исканіе, во Христъ, свъта Оаворскаго въ дольнемъ міръ; любовь къ міру во Христъ задана и праздникомъ Входа Господня въ Іерусалимъ, — откровеніемъ дущей вечери брака Агнча (Апок. XIX, 6-9); конечный образъ единства человъка съ Богомъ данъ въ Вознесеній Христовомъ: Бого богать сый въ милости за премногую любовь свою, еюже возлюбивъ насъ и сущихъ насъ мертвыхъ прегръшеніями сооживи Христомъ и съ Нимъ воскреси и спосади небесныхь во Христъ Іисусъ (Ефес. II, 4-6) «тогда любовь Божія и изліялась Св. Духомъ на Апостоловъ и для всей вселенской Церкви», благодатію Св. Духа стяжается Христосъ и въ Немъ созерцается Отецъ, открывается тайна животворящей Троицы. Подлинный ликъ Церкви — совершенство любви ко Христу и къ міру, Имъ спасенному, явленъ Богородицей, которая въ своемъ Успеніи подобящися Сыну своему и Богу; осуществленіе этого подлиннаго лика и побъда надъміромъ заповъдуется праздникомъ воздвиженія Креста: «мню да не будеть хвалитися, говоритъ Ап. Павелъ, токмо о Кресть Господа нашего Іисуса Христа имисе мню міръ распяся и азъміру (Гал. VI, 14). Двунадесятые праздники вънчаются праздникомъ Пасхи — Агнчьей жертвы Христа, который быхъ мерть, понесъ на Себъ все гръховное омертвеніе человъческое и воскресъ; душа вводится въ радость Христова воскресенія своимъ общеніемъ со Христомъ-Агнцемъ: въ литургіи пріобщаясь Его тълу и крови, и въ любви къ ближнему.

Итакъ, путь новозавътнаго становленія — стяжаніе Христа, въ которомъ (и въ Немъ одномъ) человъческое спасеніе и радость — благовольніе Отчее. Стяжаніе Христа — благодатный даръ Св. Духа спасенному во Христъ человъчеству, осуществляемый непрестаннымъ обращеніемъ ко Христу сердцемъ и мыслію, непрестаннымъ и во всемъ служеніемъ Христу — участіемъ въ Его любви къ гръшному міру.

Проповъдь Бухарева современному міру да разумпьемь другь друга въ пооощреніи любви и добрыхь дъль — есть именно участіе въ Христовой любви къ гръшному человъчеству, дъло его лич-

наго спасенія.

«Истиннымъ и совершеннымъ, полнымъ человѣкомъ сдѣлался ради насъ Единородный Сынъ Божій, Богъ Слово и ничто человѣческое истинно не чуждо Ему, т. к. бремя грѣховъ, заблужденій, вообще зла человѣческаго Онъ принялъ на Себя, а все человѣческое доброе, истинное, благодатное, благотворное, относится, въ своемъ существѣ, къ полнотѣ святой Его благодати и истины. Будемъ же усвоять себѣ во всемъ духъ и силу этой Хри-

стовой, истинной человъчности въ избавленіе и избѣжаніе отъ зла всѣхъ родовъ и къ полученію и упроченію истиннаго добра и пользы въ жизни частной и общественной, въ трудахъ мысли и частной и оощественной, въ трудахъ мысли и рукъ нашихъ, въ вопросахъ церкви и политики», заключаетъ Бухаревъ свою книгу «О Православіи въ отношеніи къ Современности». Онъ хочетъ, чтобы современность вступила на путь «самаго върнаго прогресса», понявъ, что подлинная жизнь — лишь во Христъ, что церковная икономія объемлетъ все человъческое творчество, во Христъ совершаемое — «и въ дълахъ житейскихъ, въ которую такъ погружние нашъ вътъ и мислію и въ которыя такъ погрузился нашъ въкъ и мыслію и практикою своею, открыть источникь къ движенію несмътныхъ талантовъ въры и благодати... именно черезъ уясненіе мірскихъ вещей и устроеніе земныхъ дъль безъ насилія имъ, по Христу Спасителю, въ Которомъ Отецъ небесный, даеть намъ все обильно». Онъ считаетъ, что отказъ отъ міра фарисейское самодовольство, мертвенное непониманіе любви Христа Богочеловіка: «всімъ былъ Богъ Слово» и потому «надобно православію быть какъ солнцу во всей гражданской жизни нашей, во всемъ кругъ нашихъ знаній и состояній въ оживленіе и обновленіе всего» — т. к. Самъ Господь ради насъ родился, жилъ и умеръ въ услоподь ради насъ родился, жилъ и умеръ въ условіяхъ земной жизни, въ условіяхъ гражданства — то не можетъ быть раздѣленія между духовнымъ и гражданскимъ и Христосъ долженъ являться верховнымъ началомъ всего. Догматическая борьба съ ложью не кончилась — какъ и въ періодъ вселенскихъ соборовъ нужно отстаивать догматъ единосущія — т.е., истинное главенство Христа надъ всъмъ земнымъ и небеснымъ, и то, что во Христъ вся полнота Божія, соединенная ради насъ съ человъческимъ, открыта общенію въры нашей въ Св. Духъ; нужно бороться и съ монофелитствомъ и съ евтихіанствомъ, отрицающимъ

подлинное Богочеловъчество Христа. Истинная Церковность — не въ ревности по буквъ (заблужденіе фарисейское), а «въ причастіи любви Отца Небеснаго, раскрывающейся въ Богочеловъкъ Христѣ и изливающейся въ сердцѣ черезъ святыя таинства благодатію Св. Духа, пріемлемой и хранимой послушною и живою вѣрой» — и нужно общеніе въ силъ страданій Христовыхъ, нужно вселиться Христу върою въ сердца (Ефес. III, 17), въ этомъ — тайна благочестія; ей противопоставлена тайна беззаконія — гордая «самобытность» человъческая, богоборческое самообоженость» человъческая, богоборческое самообожествленіе, соблазнъ діавольскій (будете яко бози), получающій свое завершеніе въ антихристь. Въ послюдніи дни настануть времена люти, будуть бо человюци самолюбии, сребролюбиы, величавы,горды, хульницы, родителямь противлящіеся, небла годарни, не праведни, не любовни... сластолюбии паче неже Боголюбии имущіе образь благочестія силы же его отвергшіися. (2 Тим. ІІІ, 12); тогда прівлеть отступленіе и двител отступленіе и двительного полького самоновом пріидеть отступленіе и явится антихристь: «яко аще не пріидеть отступленіе прежде и откроется человть беззаконія... сынь погибели, противникь и превозносяйся паче всякаго глаголемаго бога или чтилища, якоже ему състи въ церкви Божіей, аки богу, показующе себъ, яко Богъ есть (2 Сол. 11, 3-4). Но антихриста Господь Іисусъ убієть Духомъ усть Своихъ (2 Сол. 11, 8), т. е. дъйствіємъ Святого Духа, ниспосланнаго Имъ на апостоловъ. Тогда раскроется полнота Его благодати, которой Онъ исполненъ въ самомъ человъчествъ, пол-

нота Церкви. И побъжсаяй наслъдить вся.

Чрезвычайное значеніе въ «священнодъйствіи благовъствованія» современности Бухаревъ придаваль, какъ извъстно, своему изслъдованію Апокалипсиса. Онъ поняль Апокалипсись какъ книгу откровенія о совершающихся въ міръ Божьихъ судьбахъ, которую нельзя запечатлъть, яко вре-

мя близъ есть; ея истолкованіемъ онъ долженъ былъ показать міру, который «мудрствуеть и хлопочеть о преуспънніи, о всевозможныхь улучшеніяхъ совсѣмъ почти безъ мысли о Божіихъ судьбахъ», путь, предначертанный Божіимъ промысломъ человъчеству, и конечную побъду Агица. Апокалиптическое откровение Божияго домостроительства содержить два момента — пребывающій и становящійся: откровеніе о полнотъ Церковной (града Святого) и объ историческомъ пути Церкви; оно представлено въ символической, приточной формъ, съ «духовными личностями» и содержаніе его, вложенное творческой мыслію Божією, подлежить раскрытію. Пребывающій моменть — Христось среди полноты Церковной, какъ Царь и Первосвященникъ, объемлющій всѣ времена и судь бы Церкви, открывающій вид'вніе славы — уже осуществленнаго спасенія людей вошедших во мюру возраста Христова — совершенный ликъ новозавътнаго служенія. Моментъ становленія земной путь Церкви во времени, ея борьба со зломъ, съ духомъ богоборческимъ, который открывается какъ псевдо-христіанство и, наконецъ, какъ анти христіанство; ему противопоставлено свершеніе подлинной Церкви избранныхъ, являющихъ слово Христово побъждающихъ съ Агнцемъ и наслъпяшихъ вся.

Всей проповѣдью своей Бухаревъ стремился побудить людей итти по пути Христову, осуществлять царственное священство избранныхъ, поющихъ пъснь нову, побѣждать въ силу Христовой побѣды надъ зломъ, чтобы наслѣдить вся и быть нареченными Сынами Божіими, — вселиться въ небесномъ Эдемѣ (Апок. XXI, 1-2; XXII, 1-2...).

Бухарева справедливо назвать утопистомъ; какъ таковой, онъ характеренъ для эпохи, въ которой онъ жилъ: XIX въкъ былъ богатъ утопіями и силенъ върой въ конечное осуществленіе рая.

Однимъ изъ самыхъ интересныхъ построеній такого рода является Священный Союзъ, манифестъ о которомъ долженъ былъ ежегодно читаться съ церковнаго амвона, какъ откровеніе новаго момента Христова домостроительства. Объ устроеніи міра на принципіальныхъ христіанскихъ началахъ заботятся Жозефъ де Местръ и Баадеръ. Съ другой стороны назрѣваютъ зародыши грядущаго соціализма — сенъ-симонизмъ, фурьеризмъ и т. д., возникаетъ характерное промежуточное направленіе, стремящееся примирить современность съ религіей — доказать современности разумность христіанства, а христіанству (католичеству) совмѣстимость современныхъ политическихъ ученій съ Церковью, — направленіе, осужденное въ въ буллѣ Силлабусъ.

Возможно, что проповъдь Гоголя міру возникла не безъ вліянія западныхъ теченій; извъстно то, что онъ въ бытность свою въ Римъ, посъщалъ салонъ Зинаиды Волконской, гдъ собирался цвътъ католическаго общества того времени.

Бухаревъ подалъ Гоголю «братскую руку», пріобщившись направленію проповѣди современности еще въ Московской Академіи. Но утопизмъ Бухарева существенно отличается отъ западнаго. Въ основаніи своемъ всякій утопизмъ оптимистиченъ; оптимизмъ большинства западныхъ утопій, XIX вѣка, вдохновленныхъ Руссо, черпается въ вѣрѣ въ добрую сущность человѣческую, долженствующую, въ конечномъ итогѣ, восторжествовать надъ зломъ — т. е. въ отрицаніи послѣдствій первороднаго грѣха. Оптимизмъ же Бухарева основанъ не на вѣрѣ въ человѣка, а на вѣрѣ въ Бога, въ конечную побѣду Агнца, понесшаго на себѣ всѣ человѣческія несовершенства; онъ проповѣдуетъ не устроеніе земного рая, а стяжаніе «небеснаго Эдема».

Его несправедливо упрекать въ желаніи «примирить» православіе съ современностью. Напротивъ, онъ быль неустаннымъ обличителемъ «тайны беззаконія», творимой грѣшнымъ человъчествомъ на протяжении всего своего историческаго пути, завершающейся «отступленіемъ» и царствомъ Антихриста, и Розановъ правъ, указывая на родство его центральныхъ идей съ идеями, высказанными впослъдствіи Достоевскимъ. Въ своей проповъди современности, основанной на созерцаніи непреложности христіанства онъ и является «бродильнымъ началомъ» русской культуры позднъйшей эпохи; одинъ изъ наиболъе яркихъ продолжателей его — В. Соловьевъ въ «Чтеніяхъ о Богочеловъчествъ»; тамъ, между прочимъ, Соловьевь высказываеть мысль, которую нельзя не принимать во вниманіе при изученіи Бухарева: реальность всего, всеобщая и всецълая реальность есть реальность Того, Кто есть все — реальность Божія. Но эта безусловная реальность доступна сама по себъ только непосредственному воспріятію, внутреннему откровенію, т. е. она ляетъ предметъ религіознаго знанія».

Андрей Карповъ.

Севръ, 25-го авг. 1929 г.

## ДОСТОЕВСКІЙ И ЕВАНГЕЛІЕ\*)

Мнъ хотълось бы, чтобы когда мы пишемъ о какомъ либо авторъ, ...воображали себъ его присутствующимъ и слушающимъ то, что мы говоримъ о немъ». Saint-Beuve. (Causerie. XIII).

«Онъ устанавливается, наконецъ, на Христъ, но вся жизнь буря и безпорядокъ». Достоевскій "(Матеріалы къ «Бъсамъ»).

I

Почти двъ тысячи лътъ человъчество читаетъ, изучаетъ, комментируетъ Евангеліе. Вліяніе этой основы христіанства на человъческую жизнь огромно и не поддается никакому учету. Литература, богословіе, живопись, архиктектура, философія — все до извъстной степени находится въ связи съ Евангеліемъ, или шире — со Св. Писаніемъ.

Давно извъстно и неоспоримо установлено преобладаніе книгъ церковно-богословскаго со-держанія въ древней и средневъковой русской \*\*

<sup>\*)</sup> Настоящая статья представляеть собою не столько научный трудь, сколько информативно-популярный очеркь, возникшій изъ матеріаловь къ большой работь о Достоевскомь и Св. Писаніи. Въ основную работу мою войдуть кромъ того вопросы о вліяніи святоотческой и мистической литературы. Все это, равно какъ и освъщеніе спорныхъ вопросовъ, оставлено здъсь въ сторонъ.

<sup>\*\*)</sup> Конечно это явленіе мы наблюдаемъ и въ Западной Европъ.

письменности. Но думается, хотя характеръ кульа съ ней и образованности измънился, и въ новое и новъйшее время Евангеліе и Св. Писаніе служило, служить и будеть служить источникомъ вдохновенія, образцомъ для многихъ моральныхъ темъ, затрагиваемыхъ въ литературъ. Историки письменности выдъляли и выдъляють тексты Св. Писанія изъ твореній древнихърусскихъ книжниковъ, указывали на точность или происшедшую погрышность въ приводимыхъ текстахъ, сличали различные переводы, стремились иногда дать то, или иное объяснение почему авторъ использоваль данный стихь и т. д. Но сколько намъ извъстно не сдълано ни одной попытки приложить уже найденный методъ къ изслъдованію произведеній новыхъ русскихъ писателей. Причинъ этому много; приведу лишь одну: предпола-гается обычно, что источникомъ вдохновенія для писателей новаго времени служить своя и иноземная художественная беллетристика и жизнь, т. е. творческое преображение жизненныхъ внъшнихъ наблюденій, или же своихъ душевныхъ переживаній. Разумъется, съ перваго взгляда ясна такая односторонность. Являясь людьми христіанской культуры, иногда людьми религіозными въ полномъ смыслъ этого слова, они несомнънно черпали многое изъ Св. Писанія и претворяли затъмъ въ художественные образы или пріобщали полученное къ постройкъ своего міровоззрънія. У цѣлаго ряда даже «невѣрующихъ» писателей Евангеліе въ жизни или творчествѣ играло существенную роль. Напомню дѣтство Салтыкова-Щедрина, Герцена и цълаго ряда другихъ писателей. У того же Салтыкова въ романъ «Господа Головлевы» внезапное покаяние Іудушки происходитъ послѣ воспоминанія Евангельскаго текста (вѣроятно Лук. XXIII, 34-37), читаннаго въ церкви, Аннинька вспоминаетъ Евангеліе (отъ Мато. XXVI

29) и т. д. Юный Лермонтовъ въ одной изъсвоихъ пьесъ интересно использоваль Евангельскій тексть, чеховскій разсказъ «Пари» (говорю о ІІ-ой редакціи) кончается перерожденіемъ героя, въроят-но подъ вліяніемъ чтенія Евангелія ит.д. Даже у новъйшихъ «совътскихъ» писателей находимъ отголоски этой евангельской традиціи. Такъ, напр., въ романъ В. Лидина «Отступникъ», написанномъ подъ вліяніемъ «Преступленія и Наказанія» (но съ раздвоеніемъ лицъ: Соня = Танъ + Варенька и т. д.) находимъ слъды Евангелія. Это слова изъ Евангелія, тоже отъ Іоанна, въ устахъ проститутки. Конечно, это все относится не къ одной русской ли-тературъ, кто можетъ учесть всю глубину влія-нія Евангелія, напр., на душу творца «De profundis»? Но эта сторона еще часто принималась въ разсчетъ, какъ вліявшая на міровоззрѣніе художника. Вопросъ о вліяніи Евангелія долженъ быть разсматриваемъ и въ иной плоскости, въ плоскости историко-литературной. Нечего бояться того, что Евангеліе не имъетъ какъ будто прямого отношенія къ литературъ художественной и философской. Евангеліе или Св. Писаніе есть de facto, узко говоря, книга, или рядъ книгъ, своебразнаго содержанія, своебразнаго высоко интереснаго стиля и глубочайшаго философскаго смысла. Библія, и главнымъ образомъ Евангеліе властно вторгаясь въ душу человъческую, или тихо и незамътно просачиваясь въ темную глубь сердца задерживалось, отпечатывалось и въ памяти. Сознательно и подсознательно писатель пользовался его мыслію, цитатой, а иногда даже отдъльными словами. А если это такъ, то надо, изучая творчество писателя найти всъ эти элементы, эти отдъльныя мысли, слова, выраженія и сюжеты. Слъдуеть по возможности, во первыхъ, выдълить языковой матеріалъ, бытовыя выраженія евангельскаго характера отъ непосредственныхъ влія-

ній самого текста. Распредѣливъ матеріалъ по группамъ, необходимо связать его съ фактами внъшней и внутренней жизни писателя. Й наконецъ, исходя изъ того, что разъ написанное произведеніе писателя является живымъ организмомъ, самостоятельнымъ цълымъ, указать соотношеніе мыслей и идей даннаго органическаго творенія съ идеями и словами Евангельскаго или Библейскаго текста. Это три самостоятельныхъ хотя и тъсно го текста. Это три самостоятельных в хотя и тысно связанных задачи. Писатель могы стремиться всегда казаться иррелигіознымы, а на самомы дёлё тайно оты другихы ночами могы читать и перечитывать Божественныя страницы. Могло быты и наобороты. А вы центры работы слёдуеты ставиты всегда творчество, творческую способносты вы извъстныхъ образахъ выражать свои ощущенія и мысли съ цълью эстетическаго воздъйствія на читателя. Вмъстъ съ тъмъ не слъдуетъ забывать, что каждое произведеніе неразрывно, тысячью тонкихъ, какъ паутина нитей связано съ его творцомъ; существуеть всегда нъкое генетическое, зародышное соединение одного произведения автора съ другими предшествовавшими и послъдовавшими работами. Идетъ какая то перекличка сюжетовъ, вліяній и идей. Напр., у Достоевскаго «Преступленіе и Наказаніе», «Идіотъ», «Бѣсы», «Подростокъ», «Братья Карамазовы» перекликаются между собой, перебрасывая другь къ другу мостики, по которымъ въ иной одеждѣ входитъ часто та же идея, то же вліяніе. Это особенно замътно на вопросъ евангельскаго вліянія и вліянія А. Пушки-

просъ евангельскаго вліянія и вліянія А. Пушкина («Пиковая Дама», «Скупой рыцарь» и т. д.). Но все же слъдуеть ясно представлять себъ, что каждое законченное твореніе есть нъчто замкнутое, себъ довлъющее и гораздо большее, чъмъ собраніе нъкоего числа страниць и главъ. Такъ растущее дерево больше чъмъ собраніе листьевъ, вътвей, корней или даже живыхъ клътокъ; оно —

индивидуальность, неповторимый типъ, одушевленный внутренней жизненной связью. Поэтому можно и должно сверхъ историко-литературнаго разбора стремиться къ философскому «осознанію» соотношенія его произведенія и частей. А обязываеть руководиться еще однимъ принципомъ, увы, столь часто пренебрегаемымъ въ историколитературныхъ изслъдованіяхъ, — я говорю объ эволюціонномъ методъ. Мы полагаемъ извъстную связь между философскимъ осознаваніемъ автора, его твореній и терминомъ эволюція. Это не значить, что подъ словомъ эволюція мы подразумъваемъ прогрессъ. Слово это мы употребляемъ въ точномъ, первоначальномъ его значеніи (evolvo) -развертыванія, или, если хотите, изм'єненія чего бы то ни было. Это развертываніе и раскрытіе живого происходить подъ вліяніемъ извъстной среды, атмосферы и почвы. Ихъ надо имъть въ виду, не какъ доминанту, но какъ сопутствующее, фонъ и проявитель для художественнаго произведенія. Когда мы читаемъ слова Астафія Ивановича \*): «А вы, сударь, павшимъ человъкомъ не брезгайте; этого Христосъ, который насъ всѣхъ больше себя возлюбилъ — не велълъ! Емеля TO если бъ остался въ живыхъ, быль бы не человъкъ, а примъромъ сказать — плевое дъло. А что вотъ умеръ съ тоски, да отъ совъсти, такъ всему свъту доказаль на себъ, что каковь онь ни быль, а онь все человъкъ; что отъ порока то человъкъ умираетъ, какъ отъ яду смертнаго, и что порокъ, стало быть, наживное, человъческое дъло, а не природное оно было да сплыло; иначе и Христосъ бы къ намъ не пришелъ, если бъ намъ порочнымъ изъ въка въ первороднаго гръха было вѣкъ

<sup>\*) «</sup>Честный воръ». Ср. «Отечественныя Записки» 848. Т. LVII. «Разсказы бывалаго человъка» Цит. по Ф. М. Достоевскій. Полн. собр. худож. произв. Л. 1926, т. І, стр. 546-547.

оставаться. Оно вѣдь никто, какъ Богъ, сударь...» Мы сразу же настораживаемся. Уже Анненковъ, какъ тонкій критикъ отмѣтилъ, что здѣсь изъ за плеча служиваго виднѣется авторъ. Достоевскій свою рѣчь, резонерство свое, только подгоняетъ подъ извѣстный шаблонъ. И здѣсь съ трудомъ можно искать евангельскую традицію. Это скорѣе гуманистическо-западная традиція; Жоржъ Зандъ и К-о, вложенная только въ уста русскаго и облекшаяся потому въ форму почти катехизисную. Памятуя этотъ примѣръ, обратимся къ нашей темѣ.

Достоевскій родился въ богобоязненной семьъ, воспитаніе его было въ основахъ религіознымъ. Особо значительную роль въ почти непрерывающейся религіозной настроенности, думается, играютъ часто первыя воспоминанія дътства. Самое раннее воспоминание Достоевского относится къ церкви, освъщенной солнцемъ, когда приведшая его туда мать, приподняла дитя свое къ чашъ со Св. Дарами, и «голубокъ пролетълъ въ церкви изъ одного окна въ другое». (Отразилось это воспоминаніе въ романъ «Подростокъ».) Другое воспоминаніе, когда Достоевскій по его словамъ быль еще «почти младенцемъ», тоже связано съ церковью, но сюда уже привходить и воспоминаніе о церковной службъ. Онъ запомниль какъ отрокъ читалъ книгу Іова и какое глубочайшее впечат-тлъніе произвела она на него. Онъ представлялъ себъ Іова, его богатства, стада верблюдовъ, его сеоъ това, его оогатства, стада веролюдовъ, его горе и покорную любовь къ Богу. Объ этомъ вспомнилъ писатель, перечитывая книгу Іова за границей въ періодъ писанія «Подростка». Книга эта его «приводитъ въ болѣзненный восторгъ... хожу по комнатѣ и плачу» такъ писалъ Достоеывскій женѣ. Онъ вспоминалъ о прошломъ, о дѣтствѣ и о томъ вліяніи, которое имѣло на него чтеніе Іова. Позука это отразилесь ва «Попростить» (Ста Іова. Позже это отразилось въ «Подросткъ» (Сло-

ва М. Долгорукаго объ Іовъ) и почти дословно, какъ въ письмъ, въ романъ «Братья Карамазовы» Достоевскій толкуєть книгу Іова и ее воспроизводить, подчеркивая именно лишь свътлую сторону, любящую покорность Богу, минуя совершенно комплексъ ощущеній и переживаній болъе сложныхъ. Въ книгъ Іова легко найти даже своеобразный бунть, протесть, уныніе и ожесточеніе сердца. Писатель по своему «стилизуетъ» книгу Іова, точнъе подчеркиваетъ одну лишь сторону характера Іова. Оговоримся: мы не собираемся толковать книгу Іова или Библію. Мы разсматриваемъ ихъ, во первыхъ, съ точки историка литературы, и во вторыхъ, стремимся взглянуть на Св. Писаніе очами Достоевскаго. Такъ всъмъ извъстно, сколь полна «эротики» Пъснь Пъсней. «Великій язычникъ» (Гете) восхищался ея пла-стичностью и выраженіями страсти облеченными въ художественные образы. А между тъмъ намъ извъстно, что съ точки зрънія нъкоторыхъ право-славныхъ и западныхъ богослововъ, здъсь — въ основъ аллегорія и все это слъдуеть относить къ духовному союзу церкви и Бога. Итакъ, послъ необходимыхъ оговорокъ, вер-

Итакъ, послѣ необходимыхъ оговорокъ, вернемся къ біографическимъ даннымъ. Судя по письмамъ, воспоминаніямъ и т. п. Достоевскій даже будучи склоннымъ къ соціализму и являясь до извѣстной степени активнымъ революціонеромъ \*) — петрашевцемъ, все же чтилъ Евангеліе и главное образъ Христа. Всюду въ центрѣ религіозной, да и эстетической проблемы, писатель до конца жизни полагалъ этическое начало. Вопросы этики, эстетики, религіи сливались для него съ ликомъ Христа, съ его образомъ. Напомню версиловскій сонъ, — когда за періодомъ атеистическимъ приходитъ Христосъ и наступаетъ всеобщее воскре-

<sup>\*)</sup> Ср. Исторію съ печатнымъ станкомъ, разсказанную А. Май-ковымъ.

сеніе; явленіе Христа Инквизитору, желавшему исправить Его дѣло этической свободы; слова Версилова о красотѣ, требующей внутренняго со-

вершенства и т. д.

Достоевскій горъль по отношенію къ Христу любовію, но любовію ревнивой. На шуточную невинную цитацію изъ Евангелія Д. возражаеть: «Когда слышишь, что человъкъ лжеть, то дълается гадко, но когда онъ лжетъ и клевещетъ на Христа, то это выходить и гадко и подло» \*). ревнивою любовью» говорилъ себъ писатель, что Христосъ идеалъ человъка «въковъчный». Когда В. Г. Бълинскій въ запальчивости неистового «ругалъ Христа» — (слова Д.), то писатель блъднълъ, какъ смерть и прямо задыхался отъ ужаса, боли, скорби и отчаяннаго гнъва \*\*). Думается, что и размоловки съ Бълинскимъ и позднъйшая ненависть связаны съ этимъ отношеніемъ послъдняго ко Христу, отношеніемъ нъсколько хульнымъ и въ лучшемъ случав презрительнымъ. (Таковъ разговоръ «Неистоваго Виссаріона» о Христв и соціализмв. Христосъ де былъ бы соціалистомъ и т. д.). Сюда, какъ подлитое масло въ огонь, входила и отрицательная оцънка въ послъднихъ отзывахъ Бълинскаго кумира Достоевскаго Пушкина. Но главное слъдуеть приписать не расхожденію въ міросозерцаніи, а въ міроощущеніи и въ частности въ вопросахъ христіанства, Христа.

Писатель возставаль упорно, когда осмѣливались кого бы то ни было сравнивать съ Христомъ, ибо Христосъ это «солнце наше» и все меркнетъ передъ его ликомъ. Сила Христа, Его обаятельность связаны для Д. съ прелестью Его облика, заключающейся въ полномъ соотвѣтствіи слова и дѣла любви. Мы не говоримъ уже объ Искупленіи

<sup>\*)</sup> Ср. Воспоминанія Д-ра С. Д. Яновскаго. \*\*) Ср. Ю. Никольскій. Исторія одной вражды (Д. И. Тургеневъ) Софія. 1921.

человъчества путемъ крестныхъ страданій. Христосъ рисуется Д. свътлымъ, ласковымъ и радостнымъ. Особенно подчеркиваемъ послъднее.

Однако позволимъ себѣ замѣтить, что все же Евангеліе, а м. б. и самъ образъ Христа во время петербургской жизни писателя отодвинулись въ даль, подернулись туманомъ. Происходило и своеобразное томленіе Д. въ сгущенной атмосферѣ, исканіе опоры, срывы и уходъ въ мечтательство. Но вотъ грянулъ громъ. Д. арестованъ. Онъ узникъ Алексѣевскаго равелина. Изнывая въ одиночномъ заключеніи, въ письмѣ (1849 г.) къ брату Михаилу онъ умоляетъ прислать ему книги и особенно «Библію, оба завѣта». Писатель желалъ имѣть и французскій переводъ. Это характерно, ибо полагаемъ, что Д. не вполнѣ довѣрялъ русскому переводу и желалъ сравнивать и корректировать его при помощи французскаго (По гречески Достоевскій не зналъ).

Послѣ многомѣсячнаго заключенія наступаетъ минута «маскарадной» казни, такъ трогательно описанная въ «Идіотѣ». День былъ хмарный и снѣжный \*), но на моментъ проглянуло солнце и отражаясь въ крышѣ церкви било своими лучами прямо въ очи Д. и «ему все казалось, что лучи его новая природа» и черезъ минуту онъ «какъ нибудь сольется съ ними». Думается церковь въ солнечномъ свѣтѣ навѣки врѣзалась въ память Д. и своебразно переплелась съ первыми воспоминаніями дѣтскихъ лѣтъ. Глубоко потрясенный, но словно нашедшій таинственно самого себя, спокойствіе, а не озлобленіе, Д. уѣзжаетъ на каторгу, въ Сибирь. Тамъ въ захолустномъ городишкѣ получилъ онъ Евангеліе изъ рукъ женъ декабри-

<sup>\*)</sup> Состояніе погоды отмѣчено въ воспоминаніяхъ современниковъ Д., равно какъ у нѣкоторыхъ упомянуто и проглянувшее солние.

стовъ \*), была у него и Библія, но ее въ острогъ украли. Въ острогъ читалъ и перечитывалъ «въчную книгу» Д. и училъ по ней читать дагестанца Алея, что видно не по однимъ «Запискамъ изъ Мертваго Дома», но и по письму самого писателя. Но со времени каторги Д. знакомится и съ Кораномъ. Полагаю вопросъ этотъ очень сложнымъ, ибо въ творчествъ Д. не только встръчаемъ слъды текста Корана \*\*), но кое гдъ идеи Корана и Евангельскія скрестились и даже, пожалуй, тъсно переплелись между собой. Почти сразу же по прівздъ съ каторги Д. просить прислать ему Корань, Псалтирь и Вольтера. На каторгъ среди мукъ, грязи, разврата, можетъ быть жестокихъ физическихъ истязаній \*\*\*) Достоевскій перелистываль и читаль Евангеліе и тамь въ заушеній и презрѣніи, голодѣ, холодѣ и смрадѣ открывалась ему слъпящая истина. На полу на четверть грязи, вши, блохи, клопы, тараканы. Бледный свътъ чуть брезжитъ сквозь заледенълыя «на вершокъ» оконца; густой паръ идетъ отъ корытъ, въ которыхъ стираютъ бълье арестанты, а въ углу, на нарахъ, послъ припадка падучей, писатель, геній Россіи читаеть съ умиленіемъ Нагорную проповъдь юному разбойнику. На каторгъ въ мукахъ, но «подъ Божьимъ окомъ» Достоевскій впервые ясно «Христа понялъ». \*\*\*\*) Именно тогда не увъровалъ еще вполнъ, а «понялъ» Христа. Въ горъ и бъдахъ, страданіяхъ и мученіяхъ яснъетъ истина по мнѣнію писателя. Въ замѣчательномъ письмъ (1854) къ Н. Д. Фонъ-Визиной читаемъ

<sup>\*)</sup> По утвержденію Н. Ястржембскаго это были Анненкова и Муравьева.

<sup>\*\*)</sup> Ср. Мою статью «Волна» No 5 Београдъ. 1926.

<sup>\*\*\*)</sup> Имъются свидътельства о двухъ случаяхъ жесточайшаго тълеснаго наказанія, якобы вынесеннаго Достоевскимъ. Вопросъ этотъ спорный и входить въ подробности здъсь нътъ возможности.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Слова, сказанныя о значеніи каторги Вс. Соловьеву. Обстановка дана по письмамъ.

примъчательныя слова — своего рода исповъданіе новообрътенной въры въ своей идеалъ — Христа. Чувствуется, что мучительныя раздумья надъ судьбой человъка и исторіей человъчества съ ея цълями и стремленіями уже начали владъть душою и мыслію писателя еще въ Сибири, недабрата съ такой силой просилъ онь высылкъ книгъ лучшихъ міровыхъ историковъ. Умъ писателя въ Сибири подвергся разнообразнымъ вліяніямъ, какъ жизненнымъ, такъ и философскимъ благодаря барону Врангелю, и свойственной Достоевскому жаждъ знанія. Тъмъ же объясняется и просьба прислать Critique de la raison pure (E. Kant). И всетаки писатель жаждеть въ несчастіяхъ въры: ...«Въ такія минуты жаждешь, какъ «трава изсохшая» \*) въры, и находишь ее, собственно, потому, что въ несчасти яснъеть истина. Я скажу вамь про себя, что я — дитя въка, дитя невърія и сомнънія до сихъ поръ и даже (я знаю это) до гробовой крышки». (курсивъ мой). Но если въ несчастіи яснъеть истина, то и въ счастливыя, спокойствія душевнаго минуты«... вѣришь, что нътъ ничего прекраснъе, глубже, симсимпатичнъе, разумнъе, мужественнъе и совершеннъе Христа, и не только нътъ, но съ ревнивою любовью говорю себъ, что и не можетъ быть». И когда предпочитаетъ писатель «оставаться со Христомъ, нежели съ истиной», то чуется позднъйшее убъжденіе, что истина, путь и жизнь Христосъ.

Таковы признанія, изъ далекой Сибири; черезъ 10 лѣтъ въ Россіи, въ моментъ глубокой печали, у смертнаго ложа своей жены, Достоевскій обращается мыслію къ идеалу человѣчества —

<sup>\*)</sup> Въроятно намекъ на псаломъ 102, XII, начинающійся словами чрезвычайно подходящими къ духовному состоянію Д. во время писанія письма: «Молитва страждующаго».

Христу и Его значенію и словамъ \*) о любви къ человъку, какъ къ самому себъ. На землъ это невозможно. Законъ личности связуетъ насъ, наше Я ему противится. Одинъ Христосъ могъ исполнить это, но Христосъ былъ и есть навъки установленный идеаль, къ которому должень, по закону природы, стремиться человъкъ. Ибо Христосъ идеальное воплощение человъка, и «ясно какъ день» къ Нему направлено конечное развитіе и Онъ же конечная цъль его. Въдь исторія всего человъчества и отдъльной личности не что другое, какъ развитіе, борьба\*\*) и стремленіе \*\*\*) къ этой единственной заключительной цъли. Это единственная извъстная намъ черта будущей природы, предуказана Христомъ, которая по закону нашей исторіи проявилась въ Его воплощеніи. И черта эта будеть заключаться въ томъ, что люди будуть жить, какъ ангелы. Противники Христа заблуждаются удивляясь тому, что не царствуетъ христіанство на земл' коли оно истинно, и что страдаетъ человъкъ до сегодняшнего дня и не братъ онъ другому. Не понимають они того, говорить писатель, что это идеаль, конечная цъль, а человъчество сейчасъ въ переходной стадіи бытія своего и Христосъ самъ предрекъ, что до конца міра будетъ борьба и развитіе и это законъ природы. И все зависить и въ міръ, и въ жизни людской отъ любви, отъ сліянія Я со всёми въ любви. Любить всѣхъ, какъ самаго себя, по Христу. Ибо, коли въришь въ Христа, то въришь также и въжизнь безконечную. Эти мысли Достоевского изложены нами въ сокращенномъ видъ, но существенное ядро его размышленій ясно свътится передъ нами.

<sup>\*)</sup> Въроятно Лука X, 17, или: Мате: XIX, XXII, 39. Марк. XII Римл. XIII, 9.

<sup>\*\*)</sup> Въ запискахъ Д. есть слова: «ученіе о мечѣ», которыя вѣроятно намекають на Мате. X, 34.

<sup>\*\*\*)</sup> Cp. Мате. XI. 12.

Мы чуемътоть особый, до изступленности раскаленный стержень его H, вокругь котораго возникають и переплетаются эманаціи духа. Въ центр'в его раздумья, за ц'влымъ ворохомъ побочныхъ идей, ярко и съ несомн'внностью выступаетъ все ясн'ве и ясн'ве образъ того, кого любилъ онъ «ревнивою любовію» — ликъ всесовершенный, ликъ Христовъ. Образъ Христа манилъ Достоевскаго, чаровалъ душу художника, виталъ надъ страницами романовъ, и слова Его все слышн'ве и слышн'ве съ годами все чаще и чаще звучали тому, кто ув'вровалъ, что Евагеліе — ступень къ «мірамъ инымъ», кто

«Въ старой Библіи гадаль, И только върилъ и вздыхалъ, Чтобъ вышла мнъ по волъ рока И жизнь, и скорбь, и смерть пророка...» \*)

- 24. декабря 1877 г. въроятно ночью въ тиши своего кабинета за столомъ съ двумя высокими свъчами Достоевскій написалъ: «Метепто. На всю жизнь.
  - 1) Написать русскаго Кандида
  - 2) Написать книгу о Іисусъ Христъ
     3) Написать свои воспоминанія...
  - 3) Написать свои воспоминанія...
     мнъ теперь 56 лътъ».

Такова въ сокращенномъ видъ знаменитая запись 1877 г. И дъйствительно мы имъемъ, хотя не книгу, но главу, изъ этой книги Достоевскаго о Христъ. Это — великій Инквизиторъ, ибо тему этой легенды онъ «выносилъ въ своей душъ почти въ теченіе всей жизни». \*\*)

Слова Евангелія, слова Іисуса Христа были посл'єдними книжными словами, прочтенными Достоевскому. За н'єсколько часовъ до смерти, по

<sup>\*)</sup> Эти стихи Огарева любилъ особенно («любимъйшіе») еще молодымъ Ф. М. Достоевскій.

<sup>\*\*)</sup> Эти слова Достоевскій сообщены В. Пуцыковичемъ.

обычаю своему, онъ гадалъ по Евангелію и жена его прочла:

«Іоаннъ же удерживалъ его и говорилъ: мнѣ надобно креститься отъ Тебя и Ты ли приходишь ко мнѣ? Но Іисусъ сказалъ ему въ отвѣтъ: не удерживай, ибо такъ надлежитъ намъ исполнить великую правду». \*) Когда Анна Григорьевна прочла эти строки Достоевскій обращаясь къ ней сказалъ: «Ты слышишь — «не удерживай» — Аня, это значитъ я умру». За два часа до смерти писатель попросилъ Евангеліе отдать своему сыну Федѣ. Такъ Достоевскій по обыкновенію своему хотѣлъ «испытать судьбу» \*\*) по «вѣчной книгѣ».

\* \*

Образъ Христа, ученіе его, — «идеалъ Красоты» и свободы. Христосъ основатель свободы человѣче ства, освободитель плѣнной духовности, просвѣтитель Бога въ человѣкѣ, показавшій человѣчеству путь любви и вѣры, но не принуждающій идти по этому единственному пути. «Совершенная любовь совпадаетъ съ совершенной вѣрой». «До нашихъ дней не было создано «иного высшаго образа человѣку и достоинству его, какъ образъ, указанный древле Христомъ».

Итакъ Христосъ въ конечномъ счетъ является прекраснымъ, ибо этика и эстетика для писателя, на высшихъ ступеняхъ этихъ понятій, сливаются во едино. Въдъ по его замъчанію \*\*\*) «Эстетическое начало зависитъ отъ религіи»; и самъ «Духъ Святый есть непосредственное пониманіе красоты, пророческое сознаваніе гармоніи, стало быть, неуклонное стремленіе къ ней». Дья-

<sup>\*)</sup> Мате. III. 14. 15. Въ иныхъ переводахъ читаемъ, напр. вмъсто: «не удерживай», «оставь теперь».

<sup>\*\*) «</sup>Испытать» = узнать.

\*\*\*) Вставна между словами Тихона и Ставрогина. (См. Черновики къ «Бъсамъ»). Въ наброскахъ къ «Идіоту» использована мысль Гете для этой же цъли (Faust, II Т.).

вольское можеть облекать личину красоты, но прекраснымъ быть не можетъ, ибо Духа Святаго нътъ въ немъ. Эти соображенія и прямыя высказыванія Достоевскаго указують намъ путь, по которому развивается въ его творчествъ типъ «положительно-прекраснаго человѣка». Герои его романовъ начинаютъ носить на себъ отблескъ высшей Красоты, отражение идеальной личности Христа. Происходить обычно тонко зашифрованное и заштрихованное «Imitato Christi», я не подберу иного термина. Кроткіе и страдающіе герои, распинаемые и заушаемые жизнью восходять все выше и выше по ступенямъ этой лъстницы ангельскихъ ликовъ, лъстницы съ земли на Господнее небо. Этой лъстницы нътъ въ по-каторжномъ творчествъ, до тъхъ поръ пока писатель не «поняль Христа». Князь Левъ Мышкинъ носить на себъ эти черты, слова его окрашены евангельской тенденціей и это особенно ясно по одному наброску \*), гдъ слова евангельскія вопроса переплетаются съ отвътомъ «Идіота». Отношеніе и слова о дътяхъ, любовь - жалость къ падшей женщинъ, побиваемой камнями и многое другое подкръпляеть это наше утверждение. Объ идеъ этого романа писалъ Достоевскій 1 января 1868 г. С. А. Ивановой, какъ о «старой», но необычайно трудной, такъ что онъ не имъетъ почти мужества ее провести. Она, какъ извъстно, заключалась въ изображеніи совершеннаго и прекраснаго человъка. А это есть самое трудное дъло на свътъ, по словамъ писателя, ибо прекрасное есть идеаль, и въ мірѣ была только одна единственная положительная фигу-

<sup>\*)</sup> Относится вѣроятно къ — «Идіоту» см. Raskolnikoffs Tagebuch. Mit unbekannten Entwürfen Fragmenten und Briefen zu «Raskolnikoff» und «Idiot». München. R. Piper-Verlag. 1928. S. 160-165; 168-169. Однако весьма возможно, что въ изд. Рірег сдѣлана ошибка, т. е. текстъ, слѣдующій на стр. 160 (фотографія сърукописью) совпадаетъ дословно съ наброскомъ къ «Братьямъ Карамазовымъ», см. Die Urgestalt der Brüder Karamasoff. S. 244-245. Но это не мѣняетъ существа дѣла.

ра, «положительно-прекрасный образъ: Христосъ». Этотъ безконечно-прекрасный образъ — «вѣчное чудо». По мнѣнію Достоевскаго все Евангеліе оть Іоанна исполнено этой мыслію. Іоаннъ вилитъ чудо въ воплощеніи, въ явленіи Прекраснаго (Красоты). Мы знаемъ, что историки литературы могуть легко обвинить насъ въ стилизаціи, въ нам'вренномъ забвеніи значенія Донъ Кихота для концепціи романа «Идіотъ», и т. д. Но даже рискуя заслужить подобныя обвиненія, мы бы остались при прежнемъ убъжденіи объ основной мысли романа и о вліяніи высшаго идеальнаго образа. «Идея романа была старинная и любимая» \*). Если сравнить мысли у смертнаго одра первой жены Достоевскаго (1864) и слова написанныя болъе чьмъ десять льть спустя, то сходство въ формуличёмъ десять лётъ спустя, то сходство въ формулировке отношенія ко Христу будеть поразительно. Мы говоримъ сейчасъ о наброскахъ къ «Братьямъ Карамазовымъ». Тамъ мы прочтемъ, что человекъ есть воплощенное слово и Христосъ явился для того, чтобы всечеловеческую свободу открыть людямъ, какъ конечную цёль. Лучшее опредёленіе жизни, читаемъ тамъ, есть: Я есмь, я существую, чтобы быть подобнымъ Господу \*\*). Въ письме 1879 г., относящемся къ «Братьямъ Карамазовымъ» находимъ: «...Чистый, идеальный христіанинъ - дъло не отвлеченное, а образно реальное, возможное, воочію предстоящее...» Въ другомъ письмъ (отъ 11 іюня 1879 г. къ Н. А. Любимову) Достоевскій говорить о своемь желаніи заставить людей признать, что «чистый, идеальный хри-стіанинъ не есть что то отвлеченное, но видимое, пъйствительное, возможное».

Всѣ эти высказыванія на протяженіи многихъ

<sup>\*)</sup> Ср. Воспоминанія А. Г. Досто евской. Госиздат. 1925, стр. 115.

<sup>\*\*)</sup> Cp. F. M. Dostojewski Die Urgestalt der Brûder Karamasoff. Mûnchen R. Piper Nerlag (1929).

лътъ показываютъ, думается, ясно основную тенденцію Достоевскаго и его особое, ни у одного изъ извъстныхъ намъ авторовъ всемірной литературы, не встръчающееся, отношение ко Христу. А «мелочи», ситуаціи, евангельскія слова и прочее утверждають правильность мысли нашей объ идеальномъ прекрасномъ, плънительномъ обликъ, свътлый ореоль котораго отбросиль трепетное и нъжное сіяніе на лики нъкоторыхъ героевъ писателя. Ликъ «положительно-прекраснаго человѣка» прояснялся съ годами, крѣпъ и росъ и, пожалуй, даже не поконченный образъ Алеши вовсе не менъе реаленъ, чѣмъ Ракитинъ, Міусовъ, Дмитрій или самъ Федоръ Павловичъ! Мы только почти потеряли въру въ идеальное и забываемъ, что оно не менъе, а болъе реально \*), чъмъ отрицательное. Болѣе реально, ибо утверждение сильнѣе отрицанія и  $\Pi a$  всегда полнѣе и мощнѣе,чѣмъ Hrom b.\*\*)

Утвержденіе и отрицаніе, вѣра и сомнѣніе боролись на страницахъ романовъ Достоевскаго и самъ онъ выступаетъ на фонѣ литературы своего времени, какъ боецъ, пророкъ и глашатай новыхъ идей, часто въ разрѣзъ съ основными убѣжденіями эпохи. Это не значитъ, что всегда писатель былъ одинъ; мысли его скрещивались и переплетались съ идеями нѣкоторыхъ, подобно ему настроенныхъ, современниковъ; не одинъ Достоевскій говорилъ напр., съ убѣжденіемъ о близящемся антихристѣ, о значеніи для міровой гармоніи православія и т. п. Достаточно вспомнить хотя бы три имени: Н. О. Оедорова, Вл. Соловьева и Аполлона Григорьева. И все же идеи его да и всѣхъ близкихъ въ томъ или иномъ отношеніи

<sup>\*)</sup> Замѣтимъ, что мы готовы отстаивать чрезвычайную реальность = жизненность образа, напр., о. Зосимы, равно какъ и его высоко-художественное выполненіе.

<sup>\*\*)</sup> Позволимъ себъ сослаться и на ученіе логики объ подчиненности отрицательнаго сужденія.

лицъ, были идеями «ретроградными», «отсталыми», «безумными» (Мы выбираемъ слова еще наиболъе мягкія изъ оцѣнокъ современниковъ).

Съ шестидесятыхъ годовъ прошлаго въка слъсущности первое выступленіе пуеть считать въ интеллигенціи съ идеями боевого соціализма. матерьялизма и утилитаризма. Это были въ шинствъ поклонники крайняго матерьялистическаго подхода къ явленіямъ жизни внѣшней и внутренней. Тщетно люди, понимающіе и знающіе философію, возвышали свой голось (проф. Юркевичь,) ихъ обходили или травили въ либеральной прессъ. Газеты времени\*) пестрять фактами изумительными. Защитникъ молодого убійцы (Витольда Горскаго\*\*) увлекаясь позитивистическими идеями, развиваль, не колеблясь, слъдующую мысль: «...Мы видимъ молодого 18-лътняго человъка полнаго силъ, желающаго принести пользу обществу, но для этого нужна подготовка, а для подготовки нужны матеріальныя средства, которыхъ преступникъ не имъетъ...Очень естественно, у него родился планъ какимъ бы то ни было образомъ достать что-нибудь, чтобы только принести пользу семейству и себъ; у него нашелся одинъ исходъ — совершить преступленіе; я не думаю, чтобы много было такихъ молодыхъ лдюей, которымъ бы не приходило на умъ воспользоваться какимъ бы то ни было средствомъ для достиженія своей цъли, хотя бы даже совершить преступленіе... Находясь подъ гнетомъ мысли о бъдности, у Горскаго естественно является зависть къ благосостоянію Жемарина... Горскій много передумаль, прежде чьмь рышился на кровавую развязку, - но избъжать ея онъ не могъ» (курсивъ всюду мой).

и «либеральная защита» отразились въ романъ «Идіоть».

<sup>\*)</sup> Отношеніе романа «Идіоть» къ газетной литератур'є хорошо вскрыто въ работ'в В. С. Дороватовой-Любимовой. Печать и Революція 1928, кн. ІІІ, стр. 31-53.

\*\*) Кровавый и скандальный характеръ его преступленія

Разбирая «Преступленіе и Наказаніе», «брилліанть» русской новой критики храбро утверждаль: «Нѣть ничего удивительнаго въ томъ, что Раскольниковъ, утомленный мелкой и неудачной борьбой за существованіе, впалъ въ изнурительную апатію, нъть также ничего удивительнаго въ томъ, что во время этой апатіи въ его умѣ родилась и созрѣла мысль совершить преступленіе... Поставьте на мъсто Роскольникова какого нибудь другого человъка обычныхъ размѣровъ, раз-

будь другого человъка обычныхъ размѣровъ, развивавшагося иначе и смотрящаго на вещи другими глазами, и вы увидите, что получится тото же самый результатъ» (курсивъ мой.).

«Человѣчества, писалъ Достоевскій, провозгласитъ устами своей премудрости и науки, что преступленія нѣтъ, а стало быть нѣтъ и грѣха, а есть лишь только голодные...» («Братья Карамазовы»). Или «накорми, а тогда и спрашивай съ нихъ добродѣтели», или еще проще утверждать, какъ соціалисты, «что причиною всѣхъ бѣдствій человѣческихъ одно — нищета, борьба за существованіе. «среда заѣла»» \*). ствованіе, «среда заѣла»» \*).

Какъ при этихъ параллеляхъ яснъетъ смыслъ полемики писателя, какъ оживаютъ его слова и мы дышимъ воздухомъ его времени! Въ запальчивости борца за идеализмъ, за Христа, Достоевскій причисляль къ атеистамъ и матерьялистамъ всякого, кто отрицалъ божественность Христа и теистическаго Бога. Въ этомъ письмѣ къ А. Н. Майкову (28-16 1867 г.) онъ пишетъ о своемъ

свиданіи съ Тургеневымъ въ Базелѣ и замѣчаетъ:
«Онъ объявилъ мнѣ, что онъ окончательный атеистъ. Но Боже мой! теизмъ намъ далъ Христа, т. е. до того высокое представленіе человѣка, что его понять нельзя безъ благоговѣнія и нельзя не върить, что это идеалъ человъчества въковъч-

<sup>\*)</sup> Ср. письмо къ В. А. Алексвеву 1876 г.

ный! А что же они то Тургеневы, Герцены, Утины\*) Чернышевскіе — намъ представили? Вмѣсто высочайшей красоты Божіей, на которую они плюють, всѣ они до того пакостно самолюбивы, до того безстыдно раздражительны, легкомысленно горды, что просто непонятно: на что они надъются и кто съ ними пойдетъ?»

Критикъ «Эпохи» и другъ Достоевскаго, тоже «почвенникъ» «Одинъ изъ многихъ ненужныхъ людей» въ письмъ къ тому же Майкову писалъ слъ-дующее: «Любезные друзья! Антихристъ народился въ видъ матерьяльнаго прогресса, религіи плоти и практичности \*\*), въры въ человъчество, какъ въ деньгу - поймите это всѣ вы, ознаменованные печатью Христовой \*\*\*), печатью въры въ душу, въ безграничность жизни, въ красоту, вт типы — поймите что даже (о ужасъ !!!) къ церкви мы ближе, чъмъ къ соціальной утопіи Чернышевскаго, въ которой намъ остается только повъситься на одной изъ грушъ, воздълываніемъ которыхъ стадами займется улучшенное человъчество. Поймите, что испоконъ въка были два знамени. На одномъ написано: «Личность, стремленіе свобода, искусство, безконечность». На другомъ: «Человъчество (человъчина, по остроумному переводу юродствующаго Аскоченскаго \*\*\*\*), матерьяльное благосостояніе, однообразіе, централизація». И если въ добавленіе нъ вышеприведенной выдержкъ изъ письма Достоевскаго къ Майкову мы припомнимъ десять лътъ спустя сказанное устами о. Паисія въ «Братьяхъ Карама-зовыхъ», многое, касающееся не только эпохи, но и творчества писателя, намъ какъ то станетъ

<sup>\*)</sup> Изв. революціонеръ 1860-хъ годовъ.

<sup>\*\*)</sup> Намекъ на утилитаризмъ русскаго пошиба, увы, далекій отъ «Утилитаріанизма» Дж. Ст. Милля!

<sup>\*\*\*)</sup> Въроятно, наменъ прямой на Апокалипсись гл. 7, III сл.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Изв журналисть 1860-хъ годовъ

понятнъе. Вотъ эти слова: «Ибо и отрекшіеся отъ христіанства и бунтующіе противъ него сами того же самаго Христова облика суть, таковыми же и остались, ибо до сихъ поръ ни мудрость ихъ, ни жаръ сердца ихъ не въ силахъ создать иного высшаго образа человъку и достоинству его, какъ образъ, указанный древле Христомъ» (курсивъ мой).

Р. Плетневъ.

(Окончаніе слъдуеть).

## Почему закрываются Церкви въ Россіи.

Религіозныя гоненія въ Россіи привлекаютъ теперь вниманіе всего міра. Однако, не смотря на многочисленность свидътельствь объ этихъ гоненіяхъ, замѣчается какое то сомнѣніе относительно ихъ характера и размѣровъ. И не только сами большевики, напр., Рыковъ въ своемъ интервью, данномъ 24. VI, 12, 30. директору «United Press» (см. «Безбожникъ 10, III, 1930, стр. 5; «New Iork Herald» 4, III, 1930) отрицаютъ самый фактъ гоненій. Мы видимъ, что нерѣдко люди, занимающіе чрезвычайно отвѣтственные посты, оспариваютъ точность извѣстій объ этихъ гоненіяхъ и даже пытаются оправдать больщевиковъ. Вспомнимъ, напримѣръ, недавнія заявленія Макдональда, Гендерсона, а особенное недоумѣніе вызвало благопріятное для совѣтской власти, хотя, конечно, и вынужденное заявленіе Митрополита Сергія и четырехъ членовъ Русскаго Синода.

Однако, мы имъемъ возможность уничтожить даже малъйшую тънь сомнънія въ этомъ отношеніи. Мы можемъ, такъ сказать, пригласить къ отвъту самое большевистскую власть и получить отъ нея ея собственное признаніе. Для этого стоитъ лишь пересмотръть полный оффиціальный сборникъ совътскихъ законовъ о церкви и религіи, изданный Комиссаріатомъ Юстиціи или Наркомюстомъ \*). Сборникъ этотъ имъетъ характеръ грознаго обвинительнаго акта противъ религіозной политики Совътской власти. Такимъ обвинительнымъ актомъ являются какъ общія, принципіальныя положенія сборника, такъ и его отдълы, касающіеся правового положенія рели-

<sup>\*)</sup> П. В. Гидуляновъ, Отделение церкви от государства в СССР. Полный сборник декретов, ведомственных распоряжений и определений Верхсуда РСФСР и других советских социалистических республик: УССР, БССР, ЗСФСР., Узбекской и Туркменской. Под редакцией П. А. Красикова. Издание третье, вновь переработанное и дополненное узаконениями и распоряжениями по 15 мая 1926 г. Юридическое издательство НКЮ РСФСР. Москва — 1926, стр. 712. Дополнение первое 1928, стр. 36. Другимъ важнымъ дополненемъ служитъ: Поэтановление ВЦИК и СНК РСФСР о религиозных объединениях от 8 IV 1929».

гіозныхъ организацій въ государствѣ, богослуженія, церковнаго имущества вообще и церковной утвари въ частности, преподаванія Закона Божія, священнослужителей и т. д. И что особенно важно, сравнивая законодательство о религіи первыхъ лѣтъ Совѣтской власти съ болѣе позднимъ, мы видимъ, насколько наивны всѣ надежды на измѣненіе совѣтской политики, такъ какъ строгость или, лучще сказать, звѣрская жестокость этого законодательства непрерывно увеличивается, и если иногда оно и дѣлаетъ нѣкоторыя уступки, то въ такомъ случаѣ оно, по французской пословицѣ, recule pour mieux sauter — отступаетъ только для того, чтобы дальше прыгнуть и что единая цѣль этого законодательства — полное уничтоженіе всякой церкви, всякой вѣры, всякой религіи...

Не разсматривая совътское религіозное законодательство въ цъломъ, ограничимся разсмотръніемъ тъхъ его положеній, которыя относятся къ храмамъ и вообще къ мъстамъ для богослуженія и молитвы. Мъста эти пользуются особой защитой закона во всъхъ культурныхъ государствахъ. Иное мы видимъ въ Совътской Россіи.

Чуть не каждый день газеты сообщають о закрытіи въ Россіи храмовь всъхъ религій — христіанскихъ церквей, мусульманскихъ мечетей, еврейскихъ синагогъ. Велики цифры закрытыхъ храмовъ и цифры эти быстро растуть. Журналъ «Трудъ» (въ Ростовъ) въ декабрьскомъ No за 1929 г. сообщаетъ, что въ Москвъ до революціи было 675 церквей, а въ 1929 г. — только 287. Во всей Россіи въ 1927 г. было закрыто 134 молитвенныхъ дома; въ 1928 году было закрыто 542 молитвенныхъ дома, въ томъ числъ 445 церквей, 59 синагогъ, и 38 мечетей. Между тъмъ въ 1929 г. уже до августа было закрыто 572 молитвенныхъ дома, въ ноябръ и декабръ — 540 церквей, 63 синагоги и 18 мечетей, а въ теченіе всего года болъе 1000, т. е. вдвое, чъмъ въ предшествующемъ году. \*)

Или вотъ цифры, касающіяся Украины. Совѣтскія «Извѣстія» (1930, II, 5) сообщаютъ, что за послѣднія пять лѣтъ, до октября 1929 г. здѣсь было закрыто 364 молитвенныхъ дома, т. е. въ среднемъ по шести церквей въ мѣсяцъ. Между тѣмъ съ октября 1929 г. по февраль 1930 г. было закрыто 202 молитвенныхъ дома, т. е. въ среднемъ по пятидесяти церквей въ мѣсяцъ. И такое с r e s c e n d o продолжается и теперь.

<sup>\*)</sup> Графъ В. Н. Коковцовъ (Revue des deux Mondes, 1930, 1 Febr р. 605) опредъляеть эту цифру въ 2000, но не указываеть, откуда она заимствована. Въ «Извъстіяхъ» (22 ІІІ 1929) сообщилось что въ 1928 г. были закрыты 354 церквей приходскихъ и 88 монастырскихъ т. е. почти столько же, какъ сообщаеть и «Трудъ».

Все чаще и чаще попадаются извѣстія, что въ такомъ то городѣ закрыты всѣ безъ исключенія церкви и что городъ объявленъ безбожнымъ. Въ концѣ марта я получилъ открытку отъ родственницы изъ Россіи. «Въ церковь мы не ходимъ, пишетъ она, такъ какъ Коля говоритъ, что батюшка сдѣлался дядей». Коля — ея внукъ трехъ лѣтъ. Боясь написать, что церковь закрыта, она прикрывается словами ребенка.

И если такъ будетъ продолжаться, то недалеко время, когда вся Россія, вся «святая Русь», куда даже неправославные \*) иногда прівзжали только для того, чтобы видеть пасхальное богослуженіе въ Кремлъ, останется совсьмъ безъ храмовъ, и новъйшій планъ безбожниковъ закрыть всь храмы въ теченіе

трехъ лътъ такимъ образомъ осуществится.

Но недавно мы читали оффиціальный текстъ интервью, которое было, яко бы, дано 15, II, 1930 Митрополитомъ Сергіємъ и членами Патріаршаго Синода корреспонденту «Тасса», изъ котораго видно, что совътская власть здѣсь, яко бы, не при чемъ. Несомнънно такое заявленіе кой кого можетъ успокоить, особенно тѣхъ, кто и сами хотятъ оправдать Совътскую власть. Однако разсмотримъ его при свътъ большевистскаго законодательства и тогда мы увидимъ, почему, въ дъйствительности, закрываются храмы въ Россіи.

Возъмемъ прежде всего основной законъ объ отдъленіи церкви отъ государства — декретъ Совнаркома отъ 23, I, 1918 г. (Сборникъ, стр. 616-617) \*\*) и сразу увидимъ, кто главный виновникъ закрытія храмовъ.

Вотъ текстъ 12 и 13 статей декрета:

«12. Никакія церковныя и религіозныя общества не имъють права владъть собственностью. Права юридическаго лица они не имъють.

13. Все имущество существующих въ Россіи церковных и религіозных обществъ объязвляется народным ростояніемъ».

Что это значить? А это значить, что не только церковные капиталы, дома, земли, но и всѣ храмы всѣхъ религій отобраны отъ религіозныхъ организацій, отобраны однимъ актомъ деспотической власти безъ согласія и даже вѣдома вѣрующихъ. А Инструкція къ декрету (стр. 623) поясняетъ, что церковное имущество принимается вмѣстѣ съ описью мѣстными совдепами. Но тогда какъ все остальное церковное имущество должно быть

\*\*) И далъе, ссылаясь на совътскіе законы, мы будемъ лишь

приводить страницы сборника Гидулянова.

<sup>\*)</sup> Таковъ былъ , напримъръ, англійскій писатель Вильямъ Джонъ Биркбеккъ, въ продолженіи многихъ лътъ ежегодно пріъзжавшій съ этою цълью въ Москву.

использовано на нецерковныя цѣли, храмы вмѣстѣ съ находящимся въ нихъ имуществомъ могутъ сохранить свое религіозное назначеніе. А именно та же 13 статья говоритъ далѣе:

«Зданія и предметы, предназначенные спеціально для богослужебныхъ цълей, отдаются, по особымъ постановленіямъ мъстной или центральной государственной власти, въ безплатное пользованіе соотвътственныхъ религіозныхъ обществъ».

Такимъ образомъ храмы, какъ и все остальное церковное имущество, поступають въ собственность органовъ совътской власти, но пользование ими можеть быть предоставлено религіознымъ обществамъ, подъ которыми вовсе нельзя разумъть прежнихъ собственниковъ — различные церковные институты и корпораціи — синоды, консисторіи, епархіальные совъты, капитулы, приходы и монастыри. Нъть, храмы передаются исключительно вновь организованнымъ, на основаніи совътскаго законодательства, религіознымъ обществамъ. До «Постановленія» 8. IV, 1929 г. храмами могли пользоваться общества двухъ видовъ: группы върующихъ, состоящія не менъе, чъмъ изъ 20 членовъ (о нихъ см. стр. 127-130, 134-136), и религіозныя общества въ узкомъ смыслъ, minimum членовъ которыхъ опредъленъ въ 50 человъкъ (стр. 81-88 и др.). Постановленіе уменьшило минимальное число членовъ общества до 20 человъкъ, дозволивъ группъ имъть и меньшее число членовъ, но въ то же время лишило группу права получить въ безплатное пользованіе «спеціальныя молитвенныя зданія (т. е. храмы) и предметы, предназначенные исключительно для культовыхъ цълей», а дозволило имъ лишь брать въ аренду у частныхъ лицъ или мъстныхъ совътовъ и исполкомовъ другія помъщенія (ст. 3 и 10).

Такимъ образомъ въ настоящее время храмами въ Россіи могутъ пользоваться исключительно религіозныя общества, насчитывающія не менъе 20 членовъ.

Однако далеко не всѣ храмы могуть быть переданы религіознымъ обществамъ. Существуетъ нѣсколько категорій храмовъ, которымъ по закону должно быть дано другое назначеніе. Таковы: 1) храмы, имѣющіе археологическое, историческое или художественное значеніе; 2) домовые храмы; 3) военные и 4) монастырскіе.

Скажемъ нъсколько словъ о каждой изъ этихъ категорій.

1) На основаніи Инструкціи къ декрету объ отдъленіи (ст. 9, стр. 624) и Инструкціи коллегіи по дъламъ музеевъ (ст. 8, стр. 249-251) храмы, имъющіе историческое, археологическое и художественное значеніе, передаются Комиссаріату Просвъщенія черезъ спеціальную комиссію, которая имъетъ право ръшить, что извъстный храмъ не можетъ быть переданъ религіозному обществу, хотя бы оно и просило объ этомъ (стр.

250). Какъ долженъ быть использованъ такой храмъ — это ръшаеть отдъль Комиссаріата Просвъщенія (Наркомпроса) по дъламъ музеевъ, а такъ какъ во главъ Наркомпроса долгое время стояль наиболье активный противникь религіи — Луначарскій, то вполнъ естественно, что почти всь знаменитые храмы въ Россіи превращены Наркомпросомъ въ музеи, театры и т. д. Въ самой Москвъ Наркомпросомъ отобрано болъе 200 храмовъ. Упомянутый сборникъ совътскаго законодательства на стр. 267 печатаетъ «Декретъ Совнаркома объ обращении въ музей историко-художественныхъ цънностей Троицко-Сергіевской Лавры», а изъ другихъ источниковъ знаемъ, что та же судьба постигла и другія Лавры — Александро-Невскую и Кіево-Печерскую. Особенно охотно Наркомпросъ превращаетъ церкви въ музеи пропаганды атеизма. Въ такіе музеи превращенъ, напримъръ, Исаакіевскій соборъ («Извъстія» 10, ІХ, 1926), Андреевскій соборъ въ Кіевъ, Страстной монастырь и церковь на Дмитровкъ въ Москвъ («Правда», 12, X, 1929). «Безбожникъ» (1930, 23, стр. 5) сообщаеть, что «Главнаука» подготовляеть превращение въ музеи и многихъ другихъ церквей.

Совътская «Учительская газета» (10, XII, 1929) свидътельствуеть о томъ, во что превратились подъ управленіемъ Наркомпроса Лавры. Троицко-Сергіевская Лавра, сообщаеть газета, сдълалась мъстомъ пьянства и скандаловъ. Завъдующіе (Злинченко, Фединъ, Томза) знаютъ только свои личные интересы, развратъ и роскошь. Упоминаетъ также газета и о томъ, что антирелигіозные агитаторы продаютъ предметы искусства, открываютъ и грабятъ гробницы князей и монаховъ... (ср. «Воскресное Чтеніе», 1930, No 5, стр. 77-78, ссылающееся на совътскую газету «Вечерняя Москва».)

Иногда храмы, имъющіе историческое значеніе, переддаются и обществамъ върующихъ, но всегда на особенно тяжелыхъ условіяхъ, при чемъ въ случать нарушенія этихъ условій върующіе не только отвъчаютъ своимъ имуществомъ, но подвергаются и уголовнымъ наказаніямъ (Инстр. къ декрету объ отдъленіи, ст. XIV, стр. 259).

2) Закрыты и всѣ домовыя церкви, прежде всего при учебныхъ заведеніяхъ (Циркуляръ Наркомпроса отъ 22, VIII, 1918, стр. 180-181), а затѣмъ и при мѣстахъ заключенія, больницахъ и богодѣльняхъ (5, VIII, 1919, стр. 182). Закрытіе церквей при учебныхъ заведеніяхъ было произведено «въ кратчайшій срокъ» (въ теченіе 10 дней — отъ 22 авг. до 1 сен. 1918 г.). Терминъ «домовая церковь» истолкованъ былъ чрезвычайно широко и подъ него были подведены и тѣ церкви, которыя имѣли свои приходы и метрическія книги (Разъясненіе 5 отд. Наркомюста огъ 26, IV, 1919, стр. 180).

- 3) Постановленіе 5 отд. Наркомюста отъ 4, VIII, 1919 закрыло и всѣ военныя церкви, предписавъ превратить ихъ въ залы для митинговъ, кинематографы, библіотеки -читальни и т. д. Только въ томъ случаѣ, когда зданіе церкви не можетъ быть использовано для другой цѣли вслѣдствіи «общаго настроенія массъ, давности сооруженія зданія» и т. д. церковь можетъ быть передана вѣрующимъ, но лишь подъ трудно осущестивимымъ условіемъ перенесенія ея въ другое мъсто (стр. 183).
- 4) Разъясненіе Наркомюста отъ 10, VII, 1922 г. говорить, что «на общихъ основаніяхъ монастырскія церкви подлежатъ ликвидаціи» (стр. 179) и органъ Наркомюста «Революція и Церковь» свидътельствуетъ, (1921 г., No 1-3, стр. 72), что еще до 1921 г. были закрыты 673 монастырскихъ церквей. \*) Только въ исключительныхъ случаяхъ, когда съ одной стороны монастырскій храмъ не можеть быть использованъ для другихъ цълей, а съ другой върующіе не могуть найти другой храмъ, онъ можеть быть переданъ върующимъ (стр. 179). Однако это случается крайне ръдко и лишь тогда, когда такая передача - въ интересахъ совътской власти. Напр., 10, VII, 1922 г. 5 отд. Наркомюсть передаль единовърцамь одинь изъ храморъ Никольскаго монастыря въ Москвъ, но лишь исходя изъ тъхъ соображеній, что секта «единовърцевъ никогда не пользовалась особымъ покровительствомъ царскаго правительства», при чемъ было поставлено непремъннымъ условіемъ изолировать храмъ посредствомъ забора и прекратить звонъ на немъ (стр. 179-180). Повидимому, въ данномъ случав единовърцы получили храмъ благодаря лишь невъжеству Наркомюста, смъщавшаго единовърцевъ съ раскольниками.

Такимъ образомъ на основаніи самаго большевистскаго законодательства тысячи храмовъ были превращены въ музеи, театры, школы, кинематографы, залы для митинговъ и собраній, клубы безбожниковъ, хлѣбные склады и даже кузницы и тюрьмы. (напр., Соловецкій монастырь), мастерскія, фабрики, казармы, конюшни и т. д.

Еще большей опасности, чѣмъ зданія храмовъ, подвергаются церковная утварь, иконы и вообще предметы, находящієся въ храмѣ.

Во всъхъ выше перечисленныхъ храмахъ церковная утварь была взята въ собственность тъхъ государственныхъ учрежденій, которыя ликвидировали и сами храмы и частью была помъщена въ музеи, частью распродана. Единственное исключеніе допущено было для антиминсовъ, которые были переданы

<sup>\*)</sup> Н. Клепининъ сообщаетъ въ «The Slavonie Review» 1 III 1930, р. 516), что къ 1922 г. было закрыто 686 монастырей.

обществамъ върующихъ (Цирк. Наркомпр. отъ 22, VIII, 1918, стр. 181).

Но и имущество остальныхъ храмовъ не свободно отъ опасности. Прежде всего всѣ предметы, которые имѣютъ археологическое, историческое или худлжественное значеніе, хотя бы они находились въ храмахъ, которые сами по себѣ такого значенія не имѣютъ, могутъ быть отобраны на основаніи Инструкціи къ декрету сбъ отдѣленіи (стр. 255) и позднъйшихъ распоряженій. Въ сборникѣ находимъ характерное разъясненіе Наркомюста относительно древней чудотворной иконы «Свенской Божіей Матери», находившейся въ приходскомъ храмѣ с. Супоньева, Брянской губерніи. Наркомюстъ предписываетъ (13, IV, 1925, стр. 262-263) изъять икону и помѣстить ее въ музей, такъ какъ ей, будто бы «грозитъ опасность вслѣдствіе перетаскиванія ея изъ одной церкви въ другую». Очевидно «перетаскиваніемъ» Наркомюстъ называетъ участіе иконы въ крестномъ ходѣ.

Могутъ быть отобраны отъ върующихъ изъ храмовъ не только предметы, имъющіе историческое или художественное значеніе, но и всъ вообще цънныя вещи, на основаніи декрета ВЦИК отъ 27, XII, 1921 г. о драгоцънностяхъ въ церквахъ и монастыряхъ (Собраніе Узаконеній, 1922, No 19, стр. 215). Въ 1922 г. было произведено массовое изъятіе изъ храмовъ золотыхъ, серебряныхъ вещей, драгоцънныхъ камней и т. д., при чемъ къ 19 декабря 1922 г. по оффиціадльнымъ сообщеніямъ («Извъстія», No 287 отъ 19, XII, 1922), одного серебра было собрано 23.997 пудовъ (Подр. см. А. А. Валентиновъ, Черная книга, Парижъ, 1925, стр. 54-79, 261-287). «Изъятіе» вызвало рядъ кровавыхъ столкновеній населенія съ агентами власти и сотни разстръловъ.

Совътская власть оправдывала эти мъры необходимостью борьбы съ голодомъ, но 1) для этой борьбы въ распоряженіи власти были громадныя сокровищницы государственныя и дворцовыя, которыя, однако, не были использованы, 2) отнятыя церковныя имущества только въ незначительной части были использованы для борьбы съ голодомъ \*) и 3) голодъ прекратился еще въ 1923 г., между тъмъ декретъ продолжалъ дъйствовать еще въ продолженіи 7 лътъ и быль отмъненъ только Постановленіемъ ВЦИК отъ 8, IV 1929 (ст. 67, ч. 1), отмъненъ лишь тогда, когда уже всъ церкви были ограблены до конца, такъ что въ декретъ уже не было нужды.

<sup>\*)</sup> Вмѣсто ожидавшихся 800 милліоновъ рублей, продажа церковныхъ цѣнностей дала всего 34 милліона (Das Notbuch der russischen Christenheit, Berlin, 1930, S. 73), да и тѣ лишь отчасти пошли на борьбу съ голодомъ.

Многіе предметы имъли особенно важное значеніе для върующихъ не вслъдствіе своей матеріяльной цънности, а какъ предметы священные. Чтобы сохранить ихъ за церквами, върующіе предлагали за нихъ выкупъ власти въ видъ соотвътствующаго количества золота, серебра и т. д. ВЦИК въ 1922 г. дозволиль такой обмънъ, но скоро обмънъ оказался обманомъ. Во всемъ міръ если за вещь уплоченъ эквивалентъ, вещь принадлежитъ покупателю. Между тъмъ Наркомюстъ «разъяснилъ,» что такая «замъна» никакихъ новыхъ преимущественныхъ правъ для върующихъ не создаеть, такъ какъ вещи продолжають составлять собственность государства, а потому онъ не должны исключаться изъ описи церковнаго имущества и могуть быть оставлены за върующими только въ «пользованіи», а «при ликвидаціи храма судьба вещей опредъляется въ общемъ порядкъ ликвидаціи» (Разъясненія отъ 17 VI 1922, No 359; 15 IX 1923, стр. 195-196, ср. 20 X 1924, №№ 1260-3, стр. 265 ). Короче говоря, выкупленныя вещи всегда могуть быть все же отобраны, что часто и случалось.

Въ разгаръ революціи бывали такіе траги-комическіе случаи. Идетъ ночью господинъ въ хорошей шубѣ. Встрѣчаетъ оборванца рѣшительнаго вида. «Купи шубу», грозно требуетъ оборванецъ. «Какую шубу? У тебя нѣтъ шубы», испуганно возражаетъ владѣлецъ шубы. «Шуба на тебѣ», съ апломбомъ заявляетъ «продавецъ» и «покупатель» послушно платитъ деньги за свою собственную вещь.

Такъ же поступаютъ и большевики съ върующими. Разница лищь та, что грабитель, получивъ деньги, оставляетъ шубу собственнику, тогда какъ большевики отбираютъ и деньги и шубу...

Помимо художественныхъ и драгоцънныхъ вещей въ храмахъ есть предметы, которые не представляя никакой матеріяльной цънности, особо почитаются върующими еще отъ тъхъ древнихъ временъ, когда христіане въ катакомбахъ скрывались отъ своихъ гонителей. Это — мощи. Но даже для язычниковъ, гнавшихъ христіанъ, мощи были неприкосновенны. Мало того, именно мощи давали юридическую защиту самимъ христіанскимъ храмамъ въ ту эпоху,когда христіанская церковь считалась collegium illicitum и, какъ таковая, не имъла право на существованіе. Мъсто, гдъ лежало тъло умершаго, по римскимъ законамъ считалось locus religiosus и въ качествъ такового пользовалось особой защитой закона и защита эта не ограничивалась самой гробницей (sepulcrum), но простиралась и на зданіе (monumentum), надъ ней построенное (3 Digest. 47,12 и др.), каковымъ могъ быть и христіанскій храмъ.

Какъ далеко отстоять отъ этихъ гуманныхъ предписаній

древнихъ противниковъ христіанства предписанія его современныхъ противниковъ!

Циркуляръ Наркомюста отъ 25 VIII 1920 предписываеть:

- «1) Мѣстные исполкомы при соотвѣтствующей агитаціи послѣдовательно и планомѣрно проводять полную ликвидацію мощей, опираясь на революціонное сознаніе трудящихся массь, избѣгая при этомъ всякой нерѣшительности и половинчатости при проведеніи своихъ мѣропріятій;
- 2) ликвидація названнаго культа мертвыхъ тълъ, куколъ и т. п. осуществляется путемъ передачи ихъ въ музей;
- 3) во всъхъ случаяхъ обнаруженія шарлатанства, фокусничества, фальсификацій и иныхъ уголовныхъ дъяній, направленныхъ къ эксплотаціи темноты какъ со стороны отдъльныхъ служителей культа, такъ равно и организацій бывшихъ оффиціальныхъ въроисповъдныхъ въдомствъ, прокуратура возбуждаетъ судебное преслъдование противъ всъхъ виновныхъ лицъ. при чемъ слъдствіе поручается слъдователю по важнъйщимъ дѣламъ, а самое дѣло разбирается при условіяхъ широкой гласности» (стр. 6: ср. «Церк. и Револ.», 1920 г. № 5-8). Другой циркуляръ описываеть «Порядокъ вскрытія мощей», при чемъ говорить, что «изслъдованіе мощей производится по иниціативъ мъстнаго трудового населенія съ разръшенія губисполкома или губернскаго съъзда совътовъ», но что «никакого разръщенія отъ центральныхъ властей для вскрытія мощей не требуется» и совътуетъ «пригласить на вскрытіе мощей оператора съ кинематографическимъ аппаратомъ и самый процессъ вскрытія запечатлъть на особой лентъ» — (стр. 69-70, ср., «Рев. и Церк.», 1919 r. № 1, ctp. 42).

Обычно при вскрытіи мощей роль «мѣстнаго трудового населенія» играють клубы безбожниковъ. Чтобы такое издѣвательство надъ народными святынями не вызывало народнаго возмущенія, циркуляръ совѣтуетъ производить вскрытіе «отнюдь не во время богослуженія и не въ дни какого либо скопленія въ храмѣ молящихся». Такимъ образомъ циркуляръ, съ одной стороны, предписываеть, чтобы открытіе мощей производилось по иниціативѣ населенія, а съ другой безъ скопленія этого населенія!

Въ послѣднее время мѣстные органы совѣтской власти, несомнѣнно по распоряженію свыше, подняли вопросъ о лишеніи церквей колоколовъ. Совѣтская газета «Бѣднота» 1 января сего гьда сообщаеть: «Самарскій горсовѣть, постановившій снять колокола, призываеть послѣдовать его примѣру всѣ города совѣтскаго союза». Призывъ этотъ не остался безъ отвѣта и совѣтскія газеты часто сообщають о снятіи колоколовъ то въ одной, то въ другой мѣстности. Напр. сняты колокола въ Тамбовѣ,

въ Нѣжинѣ («Извѣстія» 8 1 1930,) состоялись постановленія о снятіи колоколовъ въ Черниговѣ («Безбожникъ», 31, 30), въ селѣ Донскомъ Ставрпольскаго округа («Извѣстія», 6 І 300 и т.д. Подготовляется снятіе колоколовъ и въ самой Москвѣ. «Извѣстія» сообщаютъ (30 І 1930):

«Въ отвъть на массовыя требованія со стороны общественныхъ и рабочихъ организацій о запрещеніи въ Москвъ колокольнаго звона президіумъ Мособлискома и Моссовъта запретилъ колокольный звонъ въ Москвъ. Наблюденіе за исполненіемъ этого постановленія возложено на административный отдѣлъ». Запрещено звонить въ колокола въ Ярославлъ («Безбсжникъ» 1930, № 5), въ Псковъ («Воскресное Чтеніе» 1930, № 9, стр. 138) и др. Конечно это лишь подготовительная мъра къ снятію колоколовъ: если звонить нельзя, то не нужны и колокола.

Такимъ образомъ по совътскому законодательству върующіе могутъ получить только храмы, не имъющіе ни историческаго, ни археологическаго, ни художественнаго значенія, не входящіе въ категоріи домовыхъ, военныхъ и монастырскихъ, а остальные они могутъ получить лишь послъ того, какъ храмы лишены древней утвари, художественныхъ и дорогихъ предметовъ, мощей, а въ послъднее время часто и колоколовъ и при томъ могутъ получить не въ собственность церквй, а лишь въ пользованіе.

Но и это право, во первыхъ, очень ограничено, а, во вторыхъ, чрезвычайно непрочно.

Постановленіе ВЦИК отъ 13 VI 1921 (стр. 168-169) дозволяло использование храма и для другихъ небогослужебныхъ цълей — какъ то: «публичныхъ собраній, митинговъ, концертовъ, бесъдъ и дискусій, преподаванія какихъ-либо предметовъ, устройства курсовъ, лекцій и т. п.», но подъ условіемъ, если объ этомъ было упомянуто въ договоръ, заключенномъ между върующими и органами совътской власти относительно пользованія храмомъ. Новое «постановленіе» отъ 8 IV 1929 допускаеть пользование храмомъ исключительно въ богослужебныхъ цъляхъ. Статья 17, пунктъ «б» этого постановленія категорически воспрещаеть върующимъ «Организовывать какъ спеціально-дътскія, юнощескія, женскія, молитвенныя и другія собранія, такъ и общія библейскія, литературныя, рукодъльческія, трудовыя, по обученію религіи ит. д. собранія, группы, кружки, отдълы». Мало того. Въ концъ той же 17 статьи говорятся: «Въ молитвенныхъ зданіяхъ и помъщеніяхъ могуть храниться только книги, необходимыя для отправленія даннаго культа». Такимъ образомъ если въ храмъ окажется Книга правиль, Кормчая, Творенія св. отцовь, Житія святыхь. то это будетъ нарушеніемъ закона и можетъ повести къ отобранію храма отъ върующихъ.

Вскорѣ послѣ изданія «Постановленія» XIV Съѣздъ Совѣтовъ 18 мая 1929 года произвелъ соотвѣтственное измѣненіе и въ самой совѣтской конституціи. Статья 4 конституціи допускала «свободу религіозной и антирелигіозной пропаганды». Въ измѣненной редакціи эта статья дозволяетъ лишь «свободу религіоз ны хъ исповѣданій и антирелигіозной пропаганды». Комментируя это измѣненіе «Безбожникъ» (6 11 1930) пишетъ:

«Новая редакція статьи означаєть, что отнынѣ дѣятельность всѣхъ религіозныхъ объединеній сводится лишь къ отправленію культа. Никакая другая дѣятельность, выходящая за предѣлы обслуживанія религіозныхъ потребностей, не допускаєтся. Не допускаєтся и религіозная пропаганда. Исповѣданіе, а не пропаганда» (ср. «Комсомольская Правда», 6 14 1929 г.)

Но религіозныя общества всегда могуть быть лишены и такого ограниченнаго права пользованія храмомъ, а самъ храмъ превращенъ въ клубъ безбожниковъ, музей для пропаганды атеизма, въ столовую, театръ, кинематографъ или отданъ какой либо неправославной организаціи, вродъ Живой Церкви.

Въ этомъ отношеніи совътское законодательство чрезвычайно изобрътательно.

По этому законодательству церковь можеть быть отобрана отъ върующихъ въ слъдующихъ случаяхъ:

- 1) Если въ данной мѣстности ощущается о с т р ы й недостатокъ въ зданіяхъ и помѣщеніяхъ для жилищныхъ, санитарно-медицинскихъ, культурно-просвѣтительныхъ и т. д. цѣлей» (Циркуляръ Наркомюста отъ 3 1 1919; Циркуляръ Наркомвнутдела отъ 28 II 1919; Инстр. Наркомюста и Наркомвнудела отъ 19 VI 1923, стр. 236) или, какъ говоритъ новое Постановленіе отъ 8 IV 1929, «если зданіе необходимо для государственныхъ или общественыхъ надобностей» (ст. 36).
- 2) Если это мѣропріятіе отвѣчаетъ запросу трудящихся массъ въ формѣ многочисленныхъ коллективныхъ заявленій, резолюцій, постановленій съѣздовъ и т. д. та же инструкція, стр. 237).
- 3) Если обнаружится участіе церковной группы въконтръреволюціонныхъ выступленіяхъ (Пост. ВЦИК отъ 19 IV 1923, Инстр. НКЮ и НКВД отъ 19 VI 1923, стр. 236, ср. стр. 246), или если группа является, по мнѣнію ГИК, неблагонадежной и антисовѣтской (Инстр. НКЮ и НКВД отъ 27 IV 1923 г. стр. 240) или если часть членовъ и религіознаго общества будетъ арестована» (Инстр. НКВД и НКЮ отъ 27 IV 1923, стр. 85).

- 4) Если религіозное общество или группа имъетъ меньше членовъ, чъмъ полагается по закону (Разъясненіе Наркомюста, стр. 136; ср. стр. 244 и 245).
- 5) Если будуть обнаружены злоупотребленія церковнымъ имуществомъ или растрата послъдняго (Инстр. НКЮ и НКВД отъ 19, VI, 1923, стр. 236).
- 6) «Въ случав недостаточной охраны храмовъ» со стороны общества или группы (Распоряженіе Главнауки Наркомпроса отъ 5 VI 1925, стр. 262).
- 7) Если общество или группа не платить страховой преміи и другихь налоговь или вообще не исполняеть какихь нибудь обязанностей, возложенныхь на извѣстную организацію договоромь сь мѣстнымь совдепомь или властью (Циркулярь Наркомфина оть 3 ІХ 1923; отношеніе 5 отд. Наркомюста оть 1 апр. 1924, стр. 216-217 и др.) или не зарегистрируется въ годичный срокь (Пост. ВЦИК и СНК. 8 IV 1929, ст. 66).
- 8) Если общество или группа устраиваеть принудительные сборы на церковныя нужды (Уголовный Кодексъ РСФСР и другихъ совътскихъ республикъ, ст. 122, стр. 229-230).
- 9) Если общество или группа сами отказываются отъ пользованія храмомъ (Распоряж. Наркомюста отъ 1924-1925 г. г., стр. 238).
- 10) «Если молитвенное зданіе въ виду своей ветхости угрожаєть полностію или частично обваломъ», а вѣрующіе отказываются отъ производства затребованнаго технической комиссіей ремонта (Пост. отъ 8 IV 1929, ст. 46-52).

Всякій изъ перечисленныхъ поводовъ къ закрытію храма совътская власть можеть легко использовать, такъ какъ она сама ръщаеть или въ лицъ мъстныхъ ГИК-овъ и другихъ исполкомовъ или въ случаъ апелляціи (Пост. отъ 8 IV 1929, ст. 37) въ лицъ президіума ВЦИК'а, существуеть ли въ данномъ случаъ такой поводъ. И даже самый Сборникъ совътскаго законодательства свидътельствуеть, что мъстные органы власти обычно допускають злоупотребленія въ этомъ отношеніи.

Возьмемъ первый поводъ — «государственныя и общественныя надобности». Понятіе это чрезвычайно растяжимо, а Сборникъ свидѣтельствуетъ, что въ дѣйствительности храмы отбираются и тогда, когда на самомъ дѣлѣ зданіе храма не нужно ни для какихъ другихъ цѣлей, а цѣли эти являются чисто фиктивными (Разъясненіе Наркомюста отъ 18 VIII 1924, стр. 239-240). Подтверждаетъ это и статистика. W. Ch. Emhardt въ своей книгѣ: «Religion in soviet Russia» (London, 1929), ссылаясь на д-ра М. Spinka, оченъ расположеннаго къ большевикамъ, сообщаетъ (р. 264-265), что въ октябрѣ 1925 г. въ 29 губерніяхъ, т. е. въ третьей части Россіи, насчитывалось 1003

конфискованныхъ православныхъ храмовъ, изъ коихъ 114 были превращены въ школы, 195 — въ клубы, 180 были использованы для другихъ цѣлей, 6 были снесены, о 31 свѣдѣній не имѣлось и 298, т. е. почти третья часть, остались совершенно неиспользоваными. Изъ 29 конфискованныхъ мечетей только 2 были превращены въ клубы, а остальныя 27 оставались пустыми. Изъ 27 раскольничьихъ церквей неиспользованными оставались 11, изъ 29 церквей другихъ исповѣданій неиспользованными остались 9.

Возьмемъ другой поводъ — желаніе населенія. И опять самъ сборникъ признаетъ, что мѣстныя власти постоянно злоупотребляютъ и этимъ поводомъ. На стр. 239 сборника находимъ кразъясненіе 5 отдѣла Наркомюста отъ 18 VIII 1924, въ началѣ котораго читаемъ:

«Поступающіе во ВЦИК съ мѣстъ жалобы показываютъ, что въ основу постановленій о закрытіи храмовъ мѣстными властями нерѣдко кладутся резолюціи, вынесенныя на митингахъ, антирелигіозныхъ собраніяхъ, во время преній послѣ антирелигіозныхъ лекцій и т. д. о закрытіи того или иного храма, при чемъ главнѣйшимъ аргументомъ является большинство голосовъ, поданныхъ на данномъ собраніи за закрытіе храма». Далѣе Наркомюстъ разъясняетъ, что большинство голосовъ на случайномъ собраніи еще не есть большинство мѣстнаго населенія.

Однако это разъясненіе не защитило церкви, отчасти потому, что містные совкомы прекрасно понимають неискренность такихь разъясненій, отчасти потому, что они пользуются значительною самостоятельностью. И воть черезь шесть лість послів перваго разъясненія, ВЦИК снова въ своемъ постановленіи, напечатанномъ 15 матра сего 1930 г. въ московскихъ газетахъ, предписываеть «прекратить рішительно практи и ку закрытія церквей въ административномъ порядків, фиктивно прикрываемую общественно-добровольнымъ желаніемъ населенія и допустить закрытіе церквей только въ случа дійствительнаго желанія подавляющаго большинства крестьянъ и не иначе какъ съ утвержденія постановленій сходовъ областными исполкомами». («Безбожникъ 25 III 1930, стр. 3).

Однако ңътъ сомнънія, что и это постановленіе не измѣнитъ положенія дѣла, такъ какъ мѣстные органы знаютъ, что постановленіе не предназначено «для внутренняго употребленія», а хочетъ лишь нѣсколько успокоить негодованіе культурнаго міра противъ преслѣдованія религіи въ СССР.

Особенно часто пользуются мѣстныя власти третьимъ основаніемъ для закрытія церквей — контрреволюціоннымъ направленіемъ извѣстной группы, пользующейся церковью.

Самъ сборникъ на стр. 35 печатаетъ разъясненіе украинскаго Наркомюста отъ 20 ІХ 1921, гдѣ провозглащается, что «всѣ религіи контрреволюціонны», а при такой «презумпціи» даже самое желаніе пользоваться храмомъ можно счесть контрреволюціоннымъ. Кромѣ того, достаточно, чтобъ хотя нѣсколько членовъ группы или общества были случайно арестованы (а это при совѣтскихъ порядкахъ — самая обычная и почти неизбѣжная вещь\*), чтобы общество на основаніи Нормальнаго устава религіозныхъ обществъ (ст. 11, стр. 85) было закрыто и храмъ былъ употребленъ для другихъ цѣлей.

Правда, Инструкція НКЮ и НКВД отъ 19 УІ 1923 г.) стр. 236, ср. стр. 44) говорить, что храмъ, отобранный отъ неблагонадежной группы, можеть быть переданъ «болѣе благонадежной», а неблагонадежная предается суду, но для Православной Церкви отъ этого не легче, такъ какъ, въ отличіе отъ созданной самою же совѣтской властью Живой или Обновленческой церкви, она вся считается противницей совѣтской власти. Поэтому то въ 1922 и 1923 г. г. почти всѣ православныя группы были объявлены неблагонадежными и храмы были переданы «живцамъ».

И опять объ этомъ свидътельствуетъ само совътское законодательство. На стр. 39 Сборника читаемъ такое разъясненіе НКЮ отъ 12 II 1924:

«Изъ поступившихъ во ВЦИК жалобъ выяснилось, что въ Туркестанской республикъ, во Владивостокъ, въ Кубано-Черноморской области, главнымъ образомъ въ Армавиръ, въ Верхне-Удинскъ Бурреспублики, въ Лукояновскомъ уъздъ Нижегородской губ., въ городъ Боровичахъ Новгородской губ. в с ъ (!) договоры съ группами върующихъ по различнымъ поводамъ расторгнуты, и в с ъ (!) храмы переданы иногда к р а й н е н е з н а ч и т е л ь н ы м ъ группамъ обновленцевъ, тогда какъ п о д а в л я ю щ а я м а с с а мъстнаго населенія принадлежитъ къ староправославной церкви, и въ виду отсутствіи храмовъ лишена возможности удовлетворять свои религіозныя потребности въ исполненіи религіознаго культа».

Далѣе Сборникъ перечисляетъ цѣлый рядъ подобныхъ документовъ, поступившихъ съ разныхъ концовъ Россіи, а изъ нѣкоторыхъ изъ нихъ дѣлаетъ и выдержки (стр. 40-45, 191-195). Здѣсь перечисляется длинный рядъ селъ и городовъ, гдѣ православные также были лишены въ пользу обновленцевъ всѣхъ храмовъ и просили власть удѣлить имъ хотя одинъ этажъ или придѣлъ храма.

<sup>\*) «</sup>Совътская Правда» съ юморомъ висъльника совътуетъ въ формуляръ совътскихъ гражданъ внести вопросъ: «Были ли вы въ тюрьмъ. А если нътъ, то почему?» См. Дуйэ, ор. cit. cтр. 213.

Если иногда совътская власть выполняла эти просьбы, то вовсе не по мотивамъ безпристрастія, а потому, что убъдилась въ полномъ провалъ Живой Церкви (см. мою брошюру: «Что такое Живая Церковь», Варшава, 1927) и пришла къ выводу, что ее не стоить поддерживать. Выраженіемъ такого поворота совътской политики служить Инструкція НКЮ и НКВД оть 19 VI 1923 (стр. 663-668), 7 статья которой (стр. 665) запрещаеть «всъмъ государственнымъ установленіямъ, путемъ административнаго вмъшательства, поддерживать какой-либо культъ или какое либо церковное управленіе въ ущербъ другимъ культамъ или религіознымъ группировкамъ». О томъ же поворотъ совътской политики свидьтельствуеть и рядь актовь совытской власти, содержащихъ отказъ обновленцамъ, просивщимъ въ виду своей близости къ власти объ особыхъ привилегіяхъ. «Ваще ходатайство о предоставленіи такъ наз. обновленческому духовенству особыхъ льготь и привилегій по сравненію со всьми остальными служителями культовъ удовлетворенію не подлежитъ», пищетъ, напримъръ, Наркомюстъ обновленческому епископу Николаю Соловью (18 VIII 1923, стр. 354; ср. стр. 204). Въ частности возвращение части храмовъ православныхъ было вызвано необходимостью: общины обновленцевъ были настолько малочислены, что не могли набрать даже необходимаго для организаціи группы minimuma — 20 человъкъ (см. мою брошюру, стр. 65), и тъмъ болъе не могли платить органамъ совътской власти высокихъ налоговъ за пользование храмомъ, а совътская власть не любить терять свои доходы \*).

Если почему либо неудобно использовать одинъ изъ первыхъ трехъ поводовъ къ закрытію храма, то остается широкій выборъ между семью остальными поводами, которые имъютъ вполнъ благовидный характеръ. Что же можно возразить, напримъръ, если храмъ закрывается вслъдствіи невыполненія върующими условій договора или вслъдствіи ихъ добровольнаго отказа отъ пользованія храмомъ? Однако стоитъ лишь внимательно прочитать совътскій сборникъ, чтобы убъдиться, что благовидность эта чисто мнимая и что въ дъйствительности совътское законодательство, и еще болъе злоупотребленія агентовъ совътской власти, ставятъ върующихъ въ полную невозможность выполнить условія договора, вслъдствіи чего или власть отбираетъ храмъ отъ върующихъ или они сами отказываются отъ пользованія храмомъ.

<sup>\*)</sup> Между прочимъ совътская печать въ послъднее время поднимаетъ вопросъ объ отобраніи отъ Живой Церкви храма Христа Спасителя, превращеннаго въ музей, входная плата отъ которой идетъ Живой Церкви (см., напр., «Безбожникъ», 1930, № 23).

Мы уже видъли, что по декрету сбъ отдъленіи пользованіе храмомъ предоставляется върующимъ безплатно. Но это лишь обычное совътское лицемъріе. На самомъ дълъ върующіе должны платить за пользование храмомъ очень больщія суммы, превышающія ихъ средства. Декреть объ отдъленіи, изданный 23 I 1918 г., говорить, что «зданія и предметы, предназначенны спеціально для богослужебныхъ цълей, отдаются ... «въ безплатное пользование соотвътственныхъ религіозныхъ обществъ» (ст. 13, стр. 617), а изданная 14, VIII того же года Инструкція къ декрету поясняеть, что «принявшіе имущество въ пользование обязуются ... производить ремонтъ означеннаго имущества и расходы, связанные съ обладаніемъ имуществомъ, какъ то: по отопленію, страхованію, охраненію, оплать долговь, м в стных в сборовь и проч.», а кромь того обязаны «возмъстить при сдачъ всъ убытки за время пользованія имъ, отвъчая за цълость и сохранность ввъреннаго имъ имущества солидарно (по круговой порукѣ)» (ст. 8, стр. 624, ср. 200), а потомъ посыпались циркуляры Наркомфина и постановленія Совнаркома о наложеній на храмы всякаго рода податей и налоговъ.

Прежде всего самыя зданія храмовъ свободны отъ арендной платы только тогда, когда они не принадлежать къ числу имъющихъ археологическое, художественное или историческое значение, къ домовымъ и военнымъ. въ противномъ же случаъ върующие обязаны платить за пользование храмомъ и предметами въ немъ находящимися Наркомпросу и другимъ государственнымъ учрежденіямъ (Декретъ ВЦИК и СНК отъ 7 I 1924, ст. 4, стр. 254; Разъясн. НКЮ отъ 20 X 1924, стр. 264). Точно такъже върующіе обязаны платить высокую арендную плату за храмы, помъщающіеся въ муниципализированныхъ эданіяхь. Тогда какъ другія учрежденія платять за кв. сажень такихъ зданій не болье 2 р. въ мьсяць, върующіе должны платить до пяти рублей (Постановление Совнаркома отъ 15 III 1924, стр. 198; разъясненіе НКЮ отъ 20 X 1924, стр. 200) Послъ же изданія Постановленія отъ 8 IV 1929 религіозныя группы (но не общества) должны платить арендную плату за всь занимаемыя ими храмы безъ исключенія.

Общества не должны платить аренды за храмы, не входящіе въ перечисленныя выше категоріи, но не должны платить только за самое зданіе храма. Совътская власть знаеть, что храмъ не висить въ воздухъ, а стоить на землъ и потому налагають въ городахъ высокую арендную алату за землю, занимаемую храмомъ, при чемъ во многихъ мъстахъ брали за храмы большую плату, чъмъ даже за частновладъльческія земли, обложенныя въ наивысшемъ размъръ (Циркуляръ НКФ отъ 5

IX, 1923, стр. 204-205), при чемъ плата эта, по свидътельству органовъ самой совътской власти, была совершенно непосильна для върующихъ (Циркуляръ НКФ отъ 2 І 1925, стр. 323-326 и НКВД отъ 19 XI 1923, стр. 205). Кромъ арендной платы за землю, върующіе должны платить и земельную ренту (см. законы на стр. 205-210).

Но и за зданія храмовъ върующіе не должны лищь платить въ некоторыхъ случаяхъ аренду въ пользу государства, что вовсе не значить, что они не должны платить другихъ налоговъ и въ пользу государства и въ пользу мъстныхъ учрежденій. Къ высокому государственному налогу мъстныя власти добавляють, сообразно своему аппетиту и полету своей фантазіи, цълый рядъ другихъ налоговъ, такъ что даже сама совътская центральная власть была вынуждена принять мъры къ обузданію такого, по выраженію одного циркуляра, «налоготворчества» (НКЮ и НКФ отъ 18 X 1924, стр. 331), но какъ признаеть сама совътская власть (Циркуляръ НКФ отъ 2 1 1925, стр. 210) и мъры эти ни къ чему не приводять и «при обложеніи церковныхъ зданій мъстнымъ налогомъ со строеній, не выполняются директивы НКФ..... и зданія расцізниваются по довоеннымъ оцънкамъ и общегубернскимъ нормамъ для жилыхъ зданій съ примъненіемъ сверхъ того еще поправочныхъ коэффиціентовъ».

Кромѣ разныхъ налоговъ вѣрующіе должны платить и страховку, при невзносѣ которой зданіе отъ нихъ отнимается (Разъясненіе НКФ отъ 1 IV 1924, стр. 216 и др.), но и въ этомъ случаѣ, по признанію совѣтской власти (Циркуляръ НКФ отъ 2 1 1925, стр. 211), высота страховки «не соотвѣтствуетъ возможности доходнаго использованія храмовъ».

Можно подумать, что за то върующіе, въ случать пожара, имъютъ возможность построить на страховую премію новый храмъ. Такъ дѣлается во всемъ мірѣ, но не то мы видимъ въ совѣтской Россіи. «Согласно циркуляра НКВД и НКФ отъ 28 XII 1923 за № 467 страховыя суммы подлежатъ выдачѣ губисполкому, а не вносившимъ страховыя преміи группамъ вѣрующищхъ (стр. 218). А по постановленію ВЦИК отъ 24 VIII 1925 (стр. 21) «въ случать протокольнаго постановленія президіума облисполкома или губисполкома страховыя суммы за сгорѣвшія молитвенныя зданія могутъ быть направлены не по прямому назначенію, а на культурныя нужды той волости или района, въ которомъ находилось сгорѣвшее молитвенное зданіе». И вотъ сплощь да рядомъ случается\*), что на страховыя суммы,

<sup>\*)</sup> См., напр., сообщенія о селѣ Моргоушѣ Чувашской республики и о селѣ Граненскомъ Красногорскаго района Псковскаго округа («Беабожникъ», 1930, № 9), о с. Титовкѣ (№ 2) и др.

съ величайшимъ трудомъ вносимыя върующими, строится какой нибудь кинематографъ или клубъ безбожниковъ, зала для комсомола, школа, больница и т. д.

Вообще даже при бъгломъ чтеніи совътскаго законодательства о «безплатномъ» пользованіи храмами получается кошмарное впечатлѣніе о самомъ нагломъ, безшабашномъ обирательствъ върующихъ органами совътской власти. Дъйствительность же во много превосходитъ букву закона.

Кромъ громадныхъ расходовъ на содержание храма на върующихъ ложатся и расходы на содержание духовенства или, по совътской терминологіи, «служителей культа», а эти расходы также не малы, ибо совътское законодательство, съ одной стороны, наложило на духовенство тяжелыя повинности, а съ другой лишило его возможности заработать что нибудь на сторонъ, такъ что какъ личное содержание семейнаго духовенства, такъ и всъ эти повинности въ концъ концовъ ложатся на религіозныя общества. Прежде всего духовенство не освобождено отъ военной службы, а по закону объ обязательной военной службъ (23, ІХ, 1925, ст. 222, стр. 308) зачисляется на 19 лътъ въ тыловое ополчение, при чемъ въ мирное время на него «возлагаются особыя повинности, согласно спеціальнаго закона, а въ военное образуются особыя команды для обслуживанія тыла и фронта» (ст. 228, стр. 309). Точно такъже по циркуляру НКЮ, НКЗ, НКВД и РКИ (рабоче крестьянской инспекціи) оть 15 VIII 1921 (стр. 309) «служители всъхъ религій и культовъ никакими особыми изъятіями, связанными съ исповъдуемыми въроученіями, отъ трудовыхъ и иныхъ повинностей не пользуются», а циркуляръ НКЮ оть 3 І 1919 (стр. 310) свидътельствуетъ, что «служителей культовъ привлекали къ трудовой повинности въ видъ очищенія улицъ, базарныхъ площадей и другихъ черныхъ работъ», при чемъ работы эти они выполняли «въ спеціальныхъ костюмахъ», т. е. въ рясахъ» \*). И только страхъ, что такое издъвательство надъ священникомъ вызоветъ «совершенно ненужное озлобленіе не только въ сторонникахъ его религіи» заставилъ НКЮ издать упомянутый циркуляръ, не одобряющій «такое извращеніе идеи о трудовой повинности».

Обременено духовенство и всякаго рода налогами. Инструція НКЮ и НКВД отъ 19 VI 1923 (стр. 310) говорить, что «служители культовъ подлежать общимъ со всѣми гражданами налогамъ (вътомъ числѣ и подоходно-поимущественному)»,

<sup>\*)</sup> Ср. сообщеніе гр. Коковцева въ «Revue des deux Mondes», 1930, 15 janvier, р. 344.

а разъяснение НКЮ (стр. 326) поясняетъ: «фактъ, что налоги на духовенство оплачиваются изъ средствъ общины, не даетъ право послѣдней жаловаться на обложение духовенства, такъ какъ облагаются служители культа персонально, а не община». Однако эти «общие со всѣми гражданами налоги», на духовенство возлагаются въ наибольщемъ количествъ и по максимальнымъ ставкамъ. Сборникъ указываетъ пять видовъ налоговъ на духовенство.

- 1) Въ сельскихъ мѣстностяхъ духовенство обязано платить такъ называемый «единый сельхозналогъ, какъ на доходы получаемыя съ земли, такъ и неземледѣльческіе доходы, при чемъ по постановленію Совнаркома отъ 31 V 1927 (ст. 5, доп., стр. 24) «подлежащіе исполкомы могутъ устанавливать размѣръ привлекаемаго къ обложенію процента дохода въ предѣлахъ отъ отъ 40 проц. до 60 проц.», а иногда и до 75 проц.
- 2) «Единый сельхозналогъ» оказывается единымъ для остальныхъ гражданъ, но не для духовенства. На основаніи примѣчанія къ § 2 положенія о государственномъ подоходномъ налогъ отъ 20 X 1925 г. (стр. 316) духовенство, хотя бы оно вносило сельхозналогъ, обязано кромѣ того платить и подоходный налогъ, если годовой доходъ служителя культа превышаетъ 600 рублей. Подоходный налогъ этотъ для духовенства состоитъ изъ полугодовыхъ окладовъ отъ 5 р. 60 к. до 13 р. сообразно мѣстности и изъ обложенія по совокупности доходовъ отъ 5 до 30 процентовъ этихъ доходовъ. Положеніе 1925 г. замѣнено 14 XII 1927 («Изв. ЦИК». 1927 XII 29, № 298) новымъ положеніемъ, но у насъ его нѣтъ подъ руками.
- 3) Предложеніе Налогового Управленія по отдѣлу прямыхъ налоговъ отъ 3 V 1924 г. № 4241197 (стр. 326), указало, что духовенство подлежитъ кромѣ единаго сельхозналога и волостному налогу.
- 4) Декретъ ВЦИК и СНК отъ 27 III 1924 (стр. 326-327) обложилъ духовенство особымъ сборомъ на охрану общественнаго порядка, личной и имущественной безопасности или на благоустройство селенія на томъ основаніи, что служители культа, какъ лищенные конституціей избирательныхъ правъ, не могутъ назначаться сельскими исполнителями.
- 5) Наконецъ, духовенство обязано платить всѣ налоги, наложенные мѣстными органами, на началахъ самообложенія для удовлетворенія мѣстныхъ общественныхъ нуждъ.

Воэложенныя на духовенства повинности еще отягчаются вслъдствіе злоупотребленій мъстныхъ органовъ власти, на что указываеть само совътское законодательство. Напр., Циркуляръ НКФ отъ 2 І 1925 г. № 463 (стр. 323-324), говорить, что «обложеніе служителей культа мъстными и государствен-

ными налогами» часто бываетъ «непосильно и неправильно», что «по подоходному налогу имъли мъсто случаи, какъ преувеличенія въ опредъленіи облагаемаго дохода, такъ и обложеніе подоходнымъ налогомъ по источникамъ дохода, уже обложеннымъ единымъ сельхозналогомъ и волостнымъ сборомъ», что «доходность служителей культа преувеличивалась» и что кромътого «служители культа облагались всякаго рода самочиными налогами и сборами».

Помимо всъхъ этихъ налоговъ на духовенство возложена стращно высокая квартирная плата. Такъ какъ всъ церковные дома отобраны (Разъясненіе Наркомюста отъ 24 VIII 1921; Инструкцій НКЮ и НКВД отъ 19 VIII 1923 и др. стр. 334-336), то священники вынуждены жить въ наемныхъ квартирахъ, а совътское законодательство обязало ихъ платить иногда прямо баснословную мъсячную плату. Тогда какъ«мъсячная квартирная плата рабочаго начинается отъ 10 коп. за кв. сажень «жилплощади» (Декреть ВЦИК и СНК оть 21 VII 1924 г. стр. 345), плата священника съ годовымъ доходомъ менъе 3000 р. въ городахъ съ населеніемъ менѣе 40.000 чел. не можетъ быть меньще 3. р. 50 к., за кв. сажень въ мъсяцъ, а если священникъ живеть въ большомъ городъ и получаеть болье 3.000 р. въ годъ, то мъсячная плата за сажень жилплощади доходитъ до 20 рублей за кв. сажень, а въ Москвъ и еще больще. (Постановленіе ВЦИК и СНК отъ 27 XII 1928, доп., стр. 26). А это значить что средняя квартира городского священника съ площадью въ 40 кв. сажень (около 160 кв. метровъ), стоившая въ прежнее время 20-40 р., теперь стоитъ 800 р. въ мъсяцъ, а въ Москвъ и еще дороже. Конечно, ни одинъ священникъ такихъ бъщеныхъ цънъ платить не въ состояніи и не можеть нанять не только квартиру, но и хорошую комнату. Католическій епископъ д'Эрбиньи, бывщій въ 1925 г. въ Москвъ, когда тамъ квартирныя цъны для духовенства были ниже теперешнихъ, свидътельствуетъ въ своей книгъ: «Церковная жизнь въ Москвъ» (Парижъ 1926, стр. 29), что тогда какъ квартиры рабочихъ почти безплатны, квартиры духовныхъ лицъ стоятъ «сумасшедшихъ денегъ» и что «поэтому большинство изънихъ и даже сами епископы..., живуть въ очень дурныхъ помъщеніяхъ, часто среди семей коммунистовъ» т. е., проще говоря, нанимають «уголъ» въ комнатъ какого-нибудь развращеннаго коммунистической пропагандой и враждебно относящагося къ духовенству рабочаго. На стр. 341 того же законодательнаго сборника совътской власти мы находимъ характерный и отвратительный документъ. Въ Москвъ на Срътенкъ въ домъ № 27-29 жилъ священникъ Страховъ, занимая лищь уголъ въ одной изъ комнать дома и, очевидно, вслъдствіи невыносимыхъ условій,

ваболѣлъ активнымъ туберкулезомъ, что было удостовѣрено и диспансеромъ. По закону такіе больные имѣютъ право на дополнительную площадь. Однако Жилищное Товарищество отказало въ этомъ Страхову на томъ лишь основаніи, что «гражданинъ Страховъ является служителемъ культа». Страховъ подалъ заявленіе въ НКЮ и этотъ комиссаріатъ призналъ, что ему «должна быть оставлена отдѣльная комната», но вовсе не во имя справедливости, а «во избѣжаніе зараженія имъ здоровыхъ людей».

Но и высокая квартирная плата не обезпечиваетъ и даже угла священнику: Какъ «лищенецъ» онъ всегда можетъ быть выселенъ изъ города, если этотъ уголъ потребуется для другого лица. По послъднему же проекту НКВД священники должны быть выселены изъ городовъ не позднъе 1 X 1930 («Извъстія»,

Даже въ сельскихъ мъстностяхъ квартирная плата, взимаемая со священнослужителей, превышаетъ обычную плату въ три-пять разъ ( Циркуляръ НКВД отъ 22 І 1927, доп. стр. 26-27).

Наконецъ и покупка одежды, съвстныхъ припасовъ и т. д. для духовенства и затруднительна и обходится дороже, чвмъ для другихъ гражданъ, такъ какъ, съ одной стороны, духовныя лица не могутъ быть членами потребительскихъ обществъ (Разъясненіе 5 отд. НКЮ отъ 12 XII 1921. № 777, стр. 293), а съ другой, какъ «лишенцы», не могутъ получить карточекъ на хлѣбъ и другіе продукты.

Подвергнуты различнымъ матеріальнымъ стѣсненіямъ и семьи духовенства. Напр., за обученіе своихъ дѣтей духовныя лица должны платить, какъ «лица свободныхъ профессій», т. е. въ наивысшемъ размѣрѣ ( Циркуляръ НКЮ отъ 15 ХІІ 1923, № 258, стр. 302). По поэднѣйшему же постановленію НКП лишенные избирательныхъ правъ и находящіеся на ихъ иждивеніи (т. е. дѣти духовенства) вообще не должны приниматься въ ВУЗ'ы (Учит. Газета, 7 IV 1929; «Красная Газета» 3 VI 1929).

Налагая на духовныхъ лицъ цѣлый рядъ тяжелыхъ налоговъ и,повинностей, совѣтское законодательство въ то же время лишаетъ его почти всякаго зароботка. Статья 69 Конституціи РСФСР гласитъ:

«Не избирають и не могуть быть избранными... монахи и служители религіозныхь культовь всѣхъ исповѣданій и толковъ, для которыхъ это занятіе является профессіей». (стр. 282). Точно такъ же лищають духовенство активнаго и пассивнаго избирательнаго права и конституціи всѣхъ другихъ совѣтскихъ республикъ, кромѣ Бухарской и Хорезмской (стр. 283-288). А позднѣйшіе законодательные акты дали самое широкое тол-

кованіе этому ограниченію. По конституціи служители религіозныхъ культовъ лищаются избирательныхъ правъ только тогда, когда «это занятіе является для нихъ профессіей». Казалось бы, что когда служитель культа добываеть средства къ жизни другимъ трудомъ, онъ не можетъбыть лишенъ избиратель ныхъ правъ. Такъ именно и истолковалъ Конституцію 5 отдълъ НКЮ въ своемъ разъяснении отъ 29 VII 1920 за № 967, (стр. 292): «Трудовымъ элементомъ служитель культа можетъ сдълаться только отказавшись отъ всякихъ доходовъ за культъ и добывая средства къ существованію общественно-полезнымъ трудомъ». (ср. Дьяконовъ, стр. 45). Но потомъ совътская власть испугалась, что такое пониманіе конституціи облегчить положеніе духовенства и когда діаконъ Николаевской церкви въ Дербенскомъ, служившій бухгалтеромъ, а діаконскую службу исполнявшій безплатно, обратился въ тоть же 5 отділь НКЮ за разъясненіемъ имфетъ ли онъ избирательное право, отдълъ далъ 27 II 1925 г. отвътъ, что «онъ является лицомъ ограниченнымъ въ праважъ какъ служитель культа», при чемъ вопросъ о томъ, получаетъ ли онъ за требоисправленія вознагражденіе не играетъ никакой роли, «разъ отправление имъ культоваго служенія носить постоянный систематическій карактеръ». Противоръчіе такого разъясненія тексту конституціи и прежнему разъясненію самого же 5 отдъла было столь ясно, что даже оффиціальный сборникъ законовъ о церкви (стр. 292) заявляетъ въ примъчании къ новому разъяснению, что болъе правильнымъ слъдуетъ считать прежнее разъяснение. Однако ВЦИК подтвердилъ своей инструкціей отъ 4 XI 1926 новое, явно неправильное толкованіе. Ст. 15 (доп., стр. 19) этой инструкціи гласить:

- «...Не могутъ пользоваться избирательными правами:
- м) служители религіозныхъ культовъ всѣхъ вѣроисповѣданій и толковъ, какъ то: монахи, послушники, священники, дьяконы, муллы, муэдзины, раввины, бии, казии, канторы, шаманы, баксы, ксендзы, пасторы, начетчики и лица другихъ наименованій, исполняющіе соотвѣтственные перечисленнымъ обязанности, независимо отъ того, получаютъ ли они за исполненіе этихъ обязанностей возногражденіе».

Поэтому и сборникъ въ дополненіи (стр. 20) вынужденъ былъ заявить, что его разъясненіе «утратило силу».

Еще далѣе пошло въ этомъ направленіи законодательство Украинской республики, гдѣ избирательныхъ правъ были лишены не только духовныя лица, но, по сообщенію сборника (стр. 138) и члены правленія религіозныхъ обществъ.

Мы остановились на совътскомъ законодательствъ объ избирательныхъ правахъ духовенства потому, что законода-

тельство это имъетъ особо важное значение въ двухъ отношенияхъ. Во первыхъ оно является, такъ сказать, химически чистымъ показателемъ того факта, что совътская власть самое священнослужение разсматриваеть, какъ нъчто преступное и караетъ за него лищеніемъ избирательныхъ, а тъмъ самымъ и многихъ другихъ важныхъ правъ даже тогда, когда священнослужитель содержится изъ другихъ источниковъ и является, по совътской терминологіи «трудовымъ элементомъ», а во вторыкъ, это лишеніе, не столь стеснительное для священника само по себъ, является чрезвычайно тяжелымъ для него въ силу связанныхъ съ нимъ другихъ ограниченій, почти лищающихъ его возможности имъть заработокъ. Такъ, духовныя лица, какъ лишенныя избирательныхаъ правъ, не могутъ быть членами и служащими въ профессіональныхъ союзахъ (Разъясн. НКЮ оть 8 VIII 1923, стр. 292) въ жилищныхъ товариществахъ ( Дьяконовъ, ор. cit. стр. 46), не могуть избирать и быть избираемыми въ потребительскія коопераціи ( Разясненіе НКЮ отъ 12 XII 1921, стр. 293), не могутъ служить въ школахъ ( Циркуляръ НКП, отъ 3 III 1919, стр. 294), при чемъ нарушителямъ этого запрещенія угрожается Революціоннымъ Трибуналомъ, не могутъ служить и вообще въ Наркомпросъ, а также въ Комиссаріатахъ Земледьлія, Юстиціи, Продовольствія, въ Рабоче-Крестьянской Инспекціи и въ отдълахъ Управленія Ком. Внутреннихъ Дълъ ( Инстр. НКЮ и НКВД отъ 19 VI 1923 г., стр. 294-295). Конечно, всъ церковныя земли отобраны, а новый земельный напълъ духовныя лица могутъ получить «только послѣ удовлетворенія в с ѣ х ъ нуждающихся въ землъ гражданъ» (Циркуляръ Наркомзема отъ 23 II 1923, № 20, ст. 3 стр. 299; Инструкція НКВД Укр. Респ. отъ 15 Х 1925, стр. 301), т. е. фактически почти никогда, а Наркомземъ Бълоруссіи и совсъмъ лишилъ служителей культа права пользованія землей. Ихъ земли конфискуются и передаются колхозамъ и совхозамъ («Бѣднота» 12 I 1930, № 10, стр. 4).

Даже снятіе сана только послѣ долгаго времени можеть освободить священника отъ всѣхъ этихъ стѣсненій. Статья 19 Инструкціи ВЦИК отъ 4 XI 1926 (Доп., стр. 21) говоритъ, что «лица, принадлежавшія ранѣе къ служителямъ религіозныхъ культовъ, т-е. лищенныя избирательныхъ правъ, какъ принадлежащія къ классу эксплотаторовъ... могутъ быть возстановлены въ избирательныхъ правахъ, если они въ теченіи не менѣе пяти лѣтъ занимаются производительнымъ и общественно-полезнымъ трудомъ и доказали свою лойальность \*) къ совѣтской власти. Но и въ этомъ случаѣ

<sup>\*)</sup> Вообще терминъ «лойальность» часто встричается въ совът-

нужно согласіе трехъ инстанцій: мѣстнаго совѣта, избирательной комиссіи и соотвѣтствующаго исполкома.

Вслъдствіи лишенія духовенства возможности заработка, какъ его содержаніе такъ и уплата лежащихъ на немъ громадныхъ налоговъ въ концѣ концовъ почти цѣликомъ ложится на религіозныя общества и увеличиваетъ и безъ того невыносимую тяжесть тѣхъ налоговъ, которые общества должны платить за пользованіе храмомъ.

Между тымь требуя оть религозных обществь громадных расходовь совытская власть вмысты съ тымь стремится лишить ихъ почти всяких доходовь, такъ что касса религознаго общества постоянно напоминаеть неразрышимую ариеметическую задачу: когда наполнится бассейны, изъ котораго вытекаеть больше, чымь втекаеть вы него!?

Прежде всего всъ церковные капиталы, дома, земли, доходы отъ которыхъ служили ранее однимъ изъ главныхъ источниковъ содержанія храма и духовенства, отобраны еще въ началъ господства совътской власти и религіозныя общества никоимъ образомъ не могутъ пріобръсти, хотя и въ самомъ маломъ размъръ, эти источники, такъ какъ въ силу декрета объ отдъленіи «не имъютъ права владъть собственностью» и не «имъють правъ юридическаго лица» (ст. 12, стр. 617). Вмъстъ съ тъмъ они не могутъ получить помощь и отъ другихъ организацій, такъ какъ 10 статья декрета говорить: «Всь церковныя и религіозныя общества... не пользуются никакими преимуществами и субсидіями ни отъ государства, ни отъ его мъстныхъ автономныхъ и самоупраляющихся учрежденій» ( стр. 616). Не могуть они получить помощь и отъ какихъ бы то ни было частныхъ, негосударственныхъ организацій, такъ какъ 3 статья Инструкціи къ декрету говорить: «Благотворительныя, просвътительныя и иныя, имъ подобныя общества ... которыя ... расходують денежныя средства на религілозныя цели, подлежать закрытію, при чемъ имущество ихъ передается Совътами Рабочихъ и Крестьянскихъ Депутатовъ въ соотвътствующіе Комиссаріаты или Отдълы» (стр. 623).

Наконецъ и сами религіозныя общества не могутъ организовать какихъ либо доходныхъ предпріятій, котя бы по изготовленію предметовъ, нужныхъ для богослуженія, напримъръ., свъчныхъ заводовъ, художественныхъ мастерскихъ для изготовленія церковной утвари, иконъ и т. д., типографій для пе-

скомъ законодательствъ относительно духовенства. Въроятно отсюда этотъ терминъ, необычный въ церковныхъ актахъ, попалъ и въ извъстный указъ Митрополита Сергія отъ 1-14 Іюля 1927 г. («Церковный Въстникъ», 1927, № 3, стр. 5).

чатанія богослужебныхъ книгъ и т. д. \*) Не могутъ они даже издавать духовныхъ журналовъ, создавать кассы взаимопомощи, кооперативы, производственныя объединенія и т. д. Все это имъ категорически запрещено Разъясненіемъ 5 отд. НКЮ отъ 21 ІІ 1923 (стр. 38-39) и 17 статьей Постановленія ВЦИК и СНК отъ 8 ІV 1929). Не могутъ они и брать въ ареду подобныя предпріятія, такъ какъ примѣчаніе къ статьѣ 15 Инструкцій НКЮ и НКВД отъ 17 ІV 1923 (стр. 223), буквально повторенное въ 11 статьѣ постановленія отъ 8 ІV 1929 гласитъ: «Подобныя сдѣлки ( т. е. заключаемыя религіозными обществами) не могутъ имѣть своимъ содержаніемъ договорныя отношенія, котя и связанныя съ культомъ, но преслѣдующія цѣли торговыя и промышленныя, «какъ то: аренда свѣчныхъ заводовъ, типографій для печатанія религіозно-нравственныхъ книгъ и т д.»

Въ концѣ концовъ у религіозныхъ обществъ остается только одинъ источникъ для покрытія своихъ громадныхъ расходовъ — это сборъ пожертвованій. Но использованіе и этого источника предусмотрительно обставлено цѣлой системой всякаго рода стѣсненій. Прежде всего общества имѣютъ право производить эти сборы только между своими членами, почему въ совѣтскомъ законодательствѣ сборъ на церковныя нужды обозначаются терминомъ «складчины» (Циркуляръ НКЮ отъ 3 I 1919, ст. 14, стр. 230; Инструкція НКЮ отъ 24 VIII 1918, ст. 2, стр. 230 и др.). А между тѣмъ предусмотрительность совѣтскаго законодательства не оставляетъ и самихъ вѣрующихъ, ставя ихъ въ трудныя матеріальныя условія. Самое вступленіе въ число членовъ религіознаго общества разсматривается какъ враждебный актъ по отношенію къ совѣтской власти\*\*) и потому крайне затрудняетъ для вѣрующихъ полученіе

<sup>\*)</sup> Но запрещая върующимъ самимъ изготовлять нужные для богослуженія предметы, совътская власть стремится лишить ихъ возможности и пріобрътать эти предметы. «Безбожникъ» (25 ІІІ 1930, № 17, стр. 8) требуетъ прекратить приготовленіе на государственныхъ и кооперативныхъ предпріятіяхъ для церковныхъ нуждъ свъчей и лампадокъ. Въ нъкоторыхъ мъстахъ, напр., въ Твери прекращена подача церквамъ электричества.

<sup>\*\*)</sup> Дуйз (ор. cit. стр. 211) упоминаеть о членахъ церковныхъ общинъ, какъ первыхъ кандитатахъ въ тюрьмы, наравнѣ со священниками. Вотъ для примъра выдержки изъ очередного доноса на членовъ религіознаго общества: «Въ волостномъ партійномъ комитетѣ вы узнаете о семьѣ Силиныхъ ... отецъ — членъ церковнаго совъта. Секретарь парфентьевской ячейки РКП платитъ церковныя подати; его мать состоитъ членомъ церковнаго совъта («Известия» 25 VIII 1928, статья: «Не анекдоты»). «Церковные благодътели въ учрежденіяхъ должны получить по загривку» («Красная Газета», 30 IV 1930). «Въ Тифлисъ профессоръ Ц. состоитъ членомъ церковнаго совъта. Приватъ-доцентъ того же университета А. носитъ на шеѣ кресть» («Извъстія», 16, I, 1930).

службы и вообще средствъ къ жизни, а на Украйнѣ, какъ мы видѣли, члены правленія религіозныхъ обществъ были лишены даже избирательныхъ правъ со всѣми тяжелыми матеріальными послѣдствіями такового лишенія, другими словами были поставлены въ положеніе такихъ же безправныхъ паріевъ, какъ и духовныя лица. Понятно, что далеко не всѣ вѣрующіе могутъ рѣшиться на такой подвигъ и потому общества, берущія на себя содержаніе храма и духовенства, не только всегда бѣдны, но часто и малочисленны и большихъ взносовъ въ «складчину» сдѣлать не могутъ.

Новымъ стѣсненіемъ для религіозныхъ обществъ въ селахъ явилась варварски проводимая въ послѣднее время «коллективизація», что признаетъ и интервью съ митрополитомъ Сергіемъ («Воскр. Чтеніе», 1930, № 12, стр. 187). Лишенные почти всякой личной «собственности члены «колхозовъ» (а,ихъ по сообщенію «Безбожника» (№ 10, 16, II, 1930 на 1 II 1930 было 63.000, охватывающихъ 5.800.000 хозяйствъ), не могутъ дѣлать взносовъ на содержаніе храмовъ, почему въ районахъ коллективизаціи храмы закрываются особенно часто. Характерно также, что новое постановленіе (ст. 17 б), запрещаетъ религіознымъ объединеніямъ даже «оказывать матеріальную поддержку своимъ членамъ», тогда какъ прежде это дозволялось (См., напримѣръ, Циркуляръ IV Отд. НКЮ отъ 15 V 1925 г. стр. 234-235).

Другимъ поводомъ для стесненій церковныхъ сборовъ служить статья 11 декрета объ отдъленіи, которая запрещаеть «принудительное взысканіе сборовъ и обложеній въ пользу церковныхъ и религіозныхъ обществъ». Понятіе принудительности позднъйшими разъясненіями толкуется чрезвычайно широко и поль него подводятся и «только церковныя кары». (Циркуляръ НКЮ отъ 3 І 1919, стр. 230), такъ что если бы общество объявило, что члены, не исполняющие взятыхъ ими на себя матеріальныхъ обязательствъ, изъ общества исключаются, или установило бы размъръ взносовъ, это было бы принужденіе и подлежало бы наказанію по ст. 122 Уголовнаго Кодекса (стр. 229), которая гласить: «Всякое принужденіе при взиманіи сборовъ въ пользу церковныхъ и религіозныхъ организацій или группъ карается принудительными работами на срокъ до щести мъсяцевъ, съ лишеніемъ на срокъ до двухъ льть права заключать договоры съ мьстными совътами объ использованіи богослужебнаго имущества и зданій, съ конфискаціей имущества организаціи».

Точно такъ же считается принудительнымъ и всякій сборъ, который установленъ по иниціативъ высшей или епархіальной церковной власти, а сборы на содержаніе центральныхъ или епархіальныхъ учрежденій и вообще не допускаются. Между прочимъ по этимъ двумъ основаніямъ была запрещена въ 1919 г. введенная Всероссійскимъ Соборомъ 1917-1918 г. г. такъ называемая «церковная лепта» (Разъясненіе НКЮ отъ 18 XII № 519, стр. 230).

Кромѣ общихъ, въ Украинской Республикѣ существуютъ и особыя стѣненія церковныхъ сборовъ внѣ храмовъ. Такіе сборы могутъ производиться на покрытіе расходовъ связанныхъ съ пользованіемъ «культимуществомъ», напримѣръ, на ремонтъ храма, на уплату страховки, на покрытіе мѣстныхъ сборовъ со строеній въ городахъ и городскихъ поселеніяхъ и проч., но не на содержаніе причта, не въ пользу хорт и т. д. и при томъ всякій разъ со спеціальнаго дозволенія мѣстнаго исполкома подъ его строгимъ контролемъ и не во время взиманія государственныхъ и мѣстныхъ налогоѣъ (Циркуляръ Украинскаго НКВД отъ 3 I 1924, стр. 233).

Вполнъ естественно, что религіозныя общества, обязанныя нести громадные расходы, возложенные на нихъ совътскимъ законодательствомъ за пользованіемъ храмомъ,и въ то же время тъмъ же законодательствомъ систематически лишаемыя источниковъ на покрытіе этихъ расходовъ и кромъ того подвергнутыя постоянной опасности невольно нарушить законъ и подвергнуться тяжелой отвътственности, часто вынуждены отказываться отъ пользованія храмомъ. Интервью съ митрополитомъ Сергіемъ говоритъ, что церкви «закрываются не по приказу властей, а по желанію населенія, а во многихъ случаяхъ даже по ръшенію върующихъ».

Съ совершенно тѣмъ же правомъ можно сказать про путешественника, видящаго направленный на него револьверъ разбойника и быстро вынимающаго кощелекъ, что онъ дѣлаетъ это по своему желанію, про сброшеннаго въ пропасть человѣка, что онъ летитъ внизъ по своему рѣшенію...

А если мы въ заключеніе бросимъ общій ретроспективный взглядъ на весь прекрасно продуманный и съ дьявольскою хитростью и жестокостью осуществляемый планъ совѣтской власти, направленный къ закрытію всѣхъ безъ исключенія храмовъ, то мы будемъ удивляться не тому, что какъ много храмовъ закрыто, а тому, что еще до сихъ поръ далеко не всѣ храмы закрыты, будемъ удивляться также и мужеству и терпѣнію тѣхъ безвѣстныхъ сотенъ тысячъ русскихъ мученниковъ и исповѣдниковъ, благодаря которымъ этотъ адскій планъ не осуществленъ. Ну, а будущія поколѣнія, будущіе историки человѣчества найдутъ и другіе поводы для удивленія: они будутъ удив-

ляться дряблости, трусости и лицемѣрію тѣхъ, кто въ двадцатомъ вѣкѣ христіанской эры допустили такое вопіющее, такое чудовищное нарушеніе одного изъ главнѣйщихъ личныхъ правъчеловѣка, — права религіозной свободы.

С. Троицкій.

1930 IV 18.

## Востокъ и Западъ. \*)

Можно установить существование двухъ дущевныхъ типовъ людей, національностей и культуръ — одинъ замкнутый въ себъ. ищущій въ себъ совершенства и находящій его въ конечномъ, другой тоскующій по иному, чужому міру, нуждающійся въ выходъ изъ себя и ищущій совершенства въ безконечномъ. Культура перваго типа авторкична. Одинъ изъ самыхъ утонченныхъ французовъ нашего времени, человъкъ необычайно широкой культуры Шарль Дю Бось говорить, что у французовъ нъть тоски по инымъ мірамъ, которую испытываютъ нъмецкіе романтики, чужой міръ ихъ интересуетъ лишь какъ экзотика. Я бы назвалъ этотъ типъ классическимъ. Классицизмъ и есть исканіе совершенной формы въ своемъ собственномъ самодостаточномъ міръ. Классизцизмъ есть великая удача въ искусствъ, какъ и во всъхъ сферахъ. И величайшая удача, которую знаетъ исторія, выпала на долю Греціи. Другая большая удача была во Франціи XVII въка. Но существуеть основной законъ жизни, который есть предостережение для классического чувства жизни и напоминание о неотвратимой смерти всякой культуры. Онъ гласить: ничто, никакой кругъ бытія не можеть имъть источника жизни лишь въ самомъ себъ, кромъ Бога, Который есть жизнь безконечная. Всякая имманентная замкнутость и самодовлѣніе грозить изсяканіемъ жизни и истощеніемъ. Романтизмъ въ типъ средиземноморской, греко-римской цивилизаціи\*\*) имъетъ то относительное преимущество перепъ классицизмомъ, что онъ вводить въ свое чувство жизни не только любовь къ жизни, но и любовь къ смерти, онъ предупрежденъ о грозящей судьбъ. Творческая жизнь можетъ продолжаться, если есть безконечная потенція, если есть еще матерія, не завоеванная формой, стихія діонисическая, которой не поставлены

\*\*) Слово цивилизація я здѣсь употребляю во французскомъ смыслѣ т. е. тождественномъ слову культура.

<sup>\*)</sup> Докладъ, читанный въ Studio franco-russe на французскомъ языкъ 27 апръля 1930 г. въ Парижъ.

еще границы и предълы. Самой совершенной культуръ не суждено жить въчной жизнью, ей неотвратимо грозить умираніе. Въ этомъ источникъ печали всякаго слишкомъ большого утонченія культуры. Истощеніе грозить всякой аристократіи. Классицизмъ есть въчное начало человъческой культуры, безъ котораго недостижимо совершенство. Но классицизмъ есть любовь къ конечному, нелюбовь къ безконечному, котораго такъ боялся древній грекъ. Безконечное невмъстимо ни въ какую форму и все, что вмъщено въ совершенную форму, должно бояться безконечнаго. Романтизмъ же, не знающій формальной удачи, есть любовь къ безконечному, но безъ силы проникновенія въ него и овладънія имъ. Классицизмъ въ культуръ Западной Европы и прежде всего самой старой, самой совершенной и утонченной культурь Франціи, столь плънительной своей ясностью, идеть оть классицизма греко-римской цивилизаціи, которой онъ хочетъ быть въренъ. Цивилизація средиземноморская представляется универсальной и въчной, и весь остальной мірь — міромъ варварскимъ. Это античное чувство, разбитое универсализмомъ эллинистической эпохи, вернулось къ цивилизаціи западно-европейской въ новое время. Это ставитъ насъ передъ проблемой Востока и Запада.

Понятія Востока и Запада очень подвижны и неопредъленны. И совсъмъ не выдерживаетъ критики то понимание Востока и Запада, которое установилось въ новое время. Греко-римская средиземноморская цивилизація, которую противополагають Востоку, многократно подвергалась вліянію Востока. Безъ взаимодъйствія съ Востокомъ, которое всегда было вмѣстѣ съ тъмъ борьбой, она не могла бы существовать. Эгейская культура была Востокомъ. Извиъ, изъ Оракіи, пришелъ въ Грецію богъ Діонисъ, и безъ этого восточнаго бога не было бы величайщаго созданія греческаго генія — греческой трагедіи, не было бы величайщихъ достиженій ческой религіи. Орфизмъ насыщенъ восточными элементами. Они очень сильны у Платона, котораго нъкоторые признаютъ восточнымъ философомъ. Греческій геній аполлонической формы овладълъ буйной діонисической стихіей, но безъ этой стихіи онъ ничего совершить бы не могъ. А какъ велики были вліянія египетскія! Новая гуманистическая Европа любитъ греческій раціонализмъ и позитивизмъ, которые и считаетъ Западомъ, а не Грецію мистерій и трагедій, Гераклита и Платона, во всякомъ случав не Платона миоотворца, не глубинный слой Греціи, который открылся Бахофену и Ницше. Съ извъстнаго момента Греція превратилась въ Востокъ по отношенію къ римскому Западу. Эллинистическайя эпоха, проникнутая универсалистическимъ духомъ, разбила границы греко-римской

цивилизаціи, въ ней Востокъ и Западъ пришли въ небывалое соприкосновеніе и Востокъ оказалъ подавляющее духовное вліяніе на Западъ. Съ этого и начинается всемірная исторія, она создана христіанствомъ. Римъ, Западъ по преимущеществу, былъ духовно завоеванъ Востокомъ, восточными культами и восточнымъ міросозерцаніемъ, ибо самъ Римъ былъ лищенъ всякихъ признаковъ религіознаго и философскаго генія. Кюмонъ въ своей книгъ «Les mystères de Mithra» говоритъ: «Jamais, peut-être, pas même à l'époque des invasions musulmanes, l'Europe ne fut plus près de devenir asiatique qu'au III siècle de notre ère, et il y eut un moment ou le césarisme parut sur le point de transfer en un khalifat». Азіатизація Запада есть всеобщее явленіе начала нашей эры, которое только и сдълало возможнымъ торжество христіанства. Герусалимъ побъ дилъ Аеины и Римъ. Свътъ пришелъ изъ восточной пустыни, а не изъ классической цивилизаціи. Это непреложно для тъхъ, которые не являются дътьми Вольтера. Всъ средніе въка міръ Востока и міръ Запада не были изолированы и замкнуты. Окончательная замкнутость наступила только послъ того, какъ были построены жельзныя дороги и установлены легкіе пути и сообщенія. Было время когда Византія, въ которой Греція стала Востокомъ, была вершиной утонченной культуры, и изъ нея Западъ черпалъ культурныя вліянія. Черезъ арабовъ Западъ пріобщился къ Аристотелю, который сталъ западнымъ философомъ по преимуществу. Для новой гуманистической и раціоналистической Европы средневъковье должно представляться Востокомъ.

Лищь въ эпоху Ренессанса начинается изоляція и замыканіе Запада и какъ бы выпаденіе Востока изъ исторической динамики. Кристализуется западная гуманистическая культура, которая сознаеть себя вернувшейся послъ«въковъ мрака» къ культуръ античной и потому культурой единственной и универсальной. Но Западъ въ эпоху новаго времени менъе всего универсаленъ, въ немъ все стоитъ подъ знакомъ партикуляризма. Вмъсть съ тъмъ это время религіознаго ослабленія Запада, угасанія въры, отступничества отъ христіанскаго откровенія. Съ концомъ новой исторіи должна кончиться и изоляція міра Запада и міра Востока. А новая исторія кончается, она изжила свои возможности. Должна начаться эпоха аналогичная эпохъ эллинистической. Если намъ что нибудь близко сейчасъ, то совсъмъ не классическая античность съ ея аутаркіей, а время паденія античнаго міра, когда почва была разрыхлена, когда пали всъ границы и раздъленія, и міръ готовъ былъ принять изліяніе сильнаго религіознаго свъта. Еще въ началь міровой войны въ 1915 году, я написалъ статью «Конецъ Европы», въ которой защищаль ту мысль, что кровавый раздоръ міровой войны долженъ привести къ міровому сближенію, къ небывалому взаимодъйствію Востока и Запада, что Европа кончается въ этомъ смыслъ, что не будеть уже исключительнымъ монополистомъ культуры, что великія цінности европейской культуры перейдуть въ міровую ширь, и народы и культуры Востока вновь войдуть въ міровую исторію, какъ одна изъ опредъляющихъ силъ. Думаю, что я былъ правъ. Мы вступили въ эпоху міровыхъ объединеній и сближеній, религіозныхъ, интеллектуальныхъ, литературныхъ, политическихъ и соціальныхъ. И огромныя послъдствія ихъ еще не выяснены. Это совсъмъ не есть интернаціонализмъ, безличный и пустой. Возстаніе культуръ аутаркическихъ и партикуляристическихъ противъ этого универсальнаго движенія есть реакція умирающаго новаго времени, есть страхъ передъ грядущимъ. И особенно слъдуетъ настаивать на томъ, что христіанамъ подобаетъ привътствовать универсалистическую эпоху. Универсализмъ, конечно, отнюдь не означаеть отрицанія національныхъ индивидуальностей и отречение отъ положительныхъ цфиностей національныхъ культуръ. Изъ замкнутости долженъ выйти и міръ Запада и міръ Востока. Ибо всякій замкнутый міръ обреченъ на смерть, если не получаеть притока силь изъ иныхъ міровъ, если онъ послъ назначенныхъ ему въковъ жизни замкнутой не начинаетъ дыщать міровымъ воздухомъ. Когда мы говоримъ «Востокъ» «Западъ», мы оперируемъ съ очень отвлеченными и условными понятіями. Существуєть очень разный Востокъ и очень разный Западъ. Чъмъ ближе я вникаю въ жизнь Запада, чъмъ болъе я убъждаюсь, что никакой единой западной культуры не существуетъ, она выдумана русскими славянофилами и западниками для яркости противоположенія. Центральная западная Европа есть прежде всего Франція и Германія. Но между культурой французской и вообще латинской и культурой германской существуеть пропасть гораздо большая, чъмъ между культурой германской и культурой русской или индусской, хотя и тутъ различіе колоссально. Не безъ основанія говорять французы, что культура германская, создавшая великую философію, мистику и музыку, не есть наслъдіе культуры греко-римской, средиземноморской и не продолжаетъ прямо ея дъло. Міръ англо-саксонскій тоже совсьмъ особый міръ. Американская цивилизація гораздо болье отличается отъ цивилизаціи французской, чемъ французская цивилизація отъ русской. Ибо русская цивилизація имъеть связь съ греческой, которой совсьмъ не имъетъ Америка. Объ единствъ западной цивилизаціи можно говорить только, если брать отвлеченно элементы науки, техники, демократіи и пр. Въ духѣ же различіе огромно. То же нужно сказать и о Востокъ. Востокъ русскій, православно-христіанскій, востокъ мусульманскій, востокъ индусскій, востокъ китайскій — все это совершенно разные міры. Очень мало есть сходства между Россіей и Индіей. Индуизмъ не знаетъ исторіи, не знаетъ личности, отрицаетъ боговоплощеніе. Христіа ская Россія подобно древнему Израилю обращена къ смыслу исторіи и изживаетъ ее, какъ трагедію, въритъ въ боговоплощеніе, ждетъ второго пришествія, мучительно изживаетъ проблему человъческой личности и ея судьбы.

И всетаки символически мы можемъ говорить о «Востокъ» и ««Западъ». Безспорно Западъ имълъ великую миссію во всемірной исторіи и онъ обнаружилъ исключительные дары въ ея выполненіи. Миссіей Запада было разворачиваніе и развитіе человъческаго начала въ культуръ, усложнение и утончение дущевнаго міра человъка, напряженіе исторической активности, выробатка формальныхъ началъ въ мыщленіи и творчествъ. Гуманизмъ Запада имълъ міровое значеніе, какъ изживаніе человъческихъ судебъ. И міръ Востока долженъ пріобщиться къ гуманистическому опыту Запада. Но цивилизація Запада, слишкомъ актуализировавщая потенціи жизни и во всемъ давшая преобладаніе формальному началу, привела къ замыканію и затверденію сознанія, установила повсюду раздъленіе, границы и предълы. Закрылись дали и нъть болье широты жизни. Совершенство формы стало опаснымъ для содержанія жизни. Мнъ какъ то сказаль одинь изъ самыхъ замьчательныхъ католическихъ теологовъ Запада, Гуардини, руководитель нъмецкаго движенія молодежи, видный дъятель литургическаго движенія: только у вась въ Россіи сохранилась еще діонисическая стихія жизни, у насъ на Западъ ея больше нътъ, она истощилась, она ослаблена господствомъ формы, которой вамъ русскимъ не хватаетъ. Русскіе иначе понимаютъ соотнощение между формой и матеріей, между актомъ и потенціей, не по аристотелевски. Русское мышленіе склонно видізть активность въ самой потенціи жизни и не согласно съ тъмъ, что форма какъ бы извиъ налагается на матерію. Отсюда ръзкая антипатія русскаго духовнаго типа къ формализму и юридизму въ культуръ, къ авторитетности въ жизни религіозной, къ раціональному въ мышленіи, къ преобладанію внъшней организованности надъ внутренней органической жизнью. Отсюда и иное пониманіе свободы, какъ индетерминизма, какъ ирраціональнаго начала жизни, какъ вкорененнаго въ потенціяхъ жизни. Отсюда и антипатія къ индивидуализму, какъ къ раздъленію, замыканію, границъ поставленной выявленію полноты жизни, къ римскому понятію о собственности, къ высокимъ стънамъ вокругъ своихъ жилищъ и запиранію на ключъ воротъ,

къ разграниченію правъ и борьбъ за свои права противъ правъ другихъ. И эта антипатія къ индивидуализму ничего общаго не имъетъ съ отрицаніемъ личности, какъ часто представляется людямъ западнымъ. Отсюда же и потребность русскихъ въ литературъ выразить свою душу и свое исканіе правды жизни и вмъстъ съ тъмъ недовъріе къ тому, что тайна жизни, подлинная реальность, выразима въ словъ и какой либо формъ. «Мысль изреченная есть ложь», говорить Тютчевъ. Все съ тъмъ же связано и постоянное сомнъние и рефлексія русскихъ надъ оправданностью культуры, сомнъніе религіозное, нравственное, соціальное. Отсюда и трудность достигнуть совершенства въ своемъ творчествъ. Западъ такъ полюбилъ цивилизацію, что во имя ея согласился ограничить жизнь и ослабить ея силу, онъ стращно върить въ слово, въ понятіе въ форму, въ организацію, въ право и цъликомъ подчиняеть имъ душу и жизнь. На Западъ только романтики возставали противъ этого. Въ Россіи не надо быть романтикомъ, чтобы не допускать господства формы надъ жизнью. Съ этимъ связаны не только положительныя, но и отрицательныя и трудныя стороны въ русскомъ духовномъ типъ.

Востокъ есть страна откровенія. Тамъ Богъ говорилъ съ человъкомъ лицомъ къ лицу. Всъ религіи возникли на Востокъ - религія еврейская и наша христіанская, какъ и магометанство, буддизмъ, браминизмъ, парсизмъ. Западъ не создалъ ни одной религіи и не слышаль прямо голоса Божьяго. Западъ, правда, развивалъ религію христіанскую и много туть сотворилъ, но развивалъ методами цивилизаціи. Западъ есть страна цивилизаціи и люди Запада рѣдко сомнѣваются въ абсолютной цѣнности и абсолютномъ благъ цивилизаціи. Символика Востока и Запада значитъ: Герусалимъ или Авины, откровение или культура. Мы можемъ не захотъть дълать выбора и сказать — Іерусалимъ и Афины, и откровеніе и культура. Уже первые учителя Церкви соединяли Іерусалимъ съ Аеинами. Но нужно дълать различіе между этими двумя міровыми началами и установить между ними іерархическое соподчиненіе. Центръ міровой культуры, конечно, на Западъ, но истоки, въ которыхъ этотъ міръ соприкасается съ міромъ инымъ, — на Востокъ. Востокъ и Западъ — не географическія и историческія сферы, всегда условныя и подвижныя, даже не типы культуръ, ибо нътъ западныхъ культуръ, въ которыхъ не вошли бы элементы Востока, — Востокъ и Западъ — символы, символы солнца восходящаго, откровенія и солнца заходящаго — цивилизаціи. Востокъ — царство генезиса. Онъ видълъ сотворение и падение міра и въ немъ остался еще первозданный хаосъ. Міръ сотворенъ быль на Востокъ, на Западъ сотворена была цивилизація и пробудился разумъ. Западъ есть середина историческаго пути міра и человъчества, но не начало и не конецъ. Въ этой серединъ создавалась и развивалась великая культура, мысль человъка развернула свои силы. Но конечныя судьбы культуры остаются скрытыми и не ръдко людямъ Запада она представляется безконечной. Чтобы раскрыть конечныя судьбы нужно вернуться на Востокъ, къ источникамъ вещей, подобно тому какъ Апокалипсисъ, откровеніе конца, возвращается началу, къ книгъ Бытія. Но что такое Россія, которой интересуются въ этихъ собраніяхъ — Востокъ или Западъ? Весь XIX въкъ русская мысль мучилась надъ этимъ вопросомъ и создала два противоположныхъ направленія — славянофильство и западничество. Россія не есть только національность, Россія — цълый міръ, почти что часть свъта. И въ ней безспорно произошла встръча Востока и Запада, въ ней есть два элемента, которые и соединялись между собою и ведуть между собою борьбу. Россія есть Востоко-Западъ и въ этомъ источникъ сложности и мучительности ея судьбы, ея несчастной исторіи. Въ душъ культурнаго русскаго человъка всегда происходитъ борьба Востока съ Западомъ. Русскій человъкъ тоскуетъ по Западу и мечтаеть о немъ. Онъ хочеть выйти изъ восточной замкнутости и ищетъ восполненія. Западничество есть чисто русское, восточно-русское явленіе. Русскіе культурные люди не только любили Западъ, но они были влюблены въ него, они не могли жить безъ него. Россія безконечно много отъ Запада получила. Русскимъ принадлежатъ самые трогательныя и проникновенныя слова о великой культуръ Запада. Славянофилъ Хомяковъ назвалъ западную Европу «страной святыхъ чудесъ». Въ великое прошлое западной культуры былъ совершенно влюбленъ византіецъ К. Леонтьевъ. Наконецъ, Достоевскій, который для многихъ людей Запада олицетворяетъ собою таинственный, хаотическій и отталкивающій Востокъ, говорилъ самыя потрясающія слова о величіи Западной Европы и назваль русскаго человъка патріотомъ западной Европы. Величайщіе русскіе мыслители и писатели обличали не Западъ вообще, не вообще западную культуру, а современную западную цивилизацію, безбожную и буржуазную, отступивщую отъ своего великаго прошлаго. Россія не есть тоть Востокъ, который видълъ сотвореніе міра и начало вещей. Въ Россіи міръ не начинается, какъ на настоящемъ Востокъ, а скоръе кончается. Россія хотъла бы увидать конецъ вещей, въ этомъ ея религіозный паеосъ. Таковъ и долженъ быть Востокъ христіанскій.

И пріобщившись къ культуръ, въ лицъ русскихъ людей, стоящихъ на высотъ культуры, Россія мучительно сомнъвается въ оправданности культуры. Есть ли культура подлинное

бытіе и жизнь? Не есть ли она неудача жизни? Не куплена ли культура слишкомъ дорогой цъной, не есть ли она измъна Богу или народу? Не должно ли перейти отъ творчества культурныхъ цънностей къ творчеству самой жизни, новой преображенной жизни? Вопросы эти — чисто русскія вопрощанія, чисто русская рефлексія надъ той культурой, въ которой Западъ живеть, не сомнъваясь въ ея благъ и цънности. Русскіе люди, и именно наиболье творческіе и культурные русскіе люди, пережили то, что можно было бы назвать апокалипсисомъ культуры, страшнымъ судомъ надъ культурой. Это вполнъ соотвътствуетъ эсхатологизму русскаго православія. О трагедіи культуры и творчества свидътельствуетъ судьба трехъ великихъ русскихъ писателей — Гоголя, Толстого и Достоевскаго. Въ судьбъ Толстого, болъе значительной, чъмъ его ученіе, это стало извъстно всему міру. Русская культура XIX въка и великая русская литература не имфетъ ренессанснаго характера и не отъ радостнаго избытка, не отъ свободной игры силъ творили русскіе творцы. Лишь въ Пушкинъ блеснуло что то ренессансное, но то быль лишь краткій мигь творческой радости въ началь XIX въка, въ золотой въкъ русской поэзіи. Русская литература, необычайно печальная, пощла иными путями. Русскіе творцы ранены были страданіями міра и человъка и искали избавленія отъ муки и спасенія. Русская литература въ самыхъ значительныхъ своихъ твореніяхъ ищетъ правды жизни, ищетъ религіознаго смысла жизни и хочеть перейти къ религіозному дъйствію. Она на вершинахъ своихъ переступаетъ границы и не хочетъ знать закона, который оставляеть ее въ замкнутой и дифференцированной сферъ. Мы русскіе вообще въдь люди беззаконные и во всемъ преступаемъ предълы. Западно-европейская культура и литература движется всегда въ категоріяхъ классицизма и романтизма. И это свидътельствуетъ объ античномъ, греко-римскомъ ея происхожденіи. Если типически западному человъку сказать, что какой нибудь русскій писатель не классикъ, то онъ заподозрить его въ томъ, что онъ романтикъ. Но въ дъйствительности классицизмъ и романтизмъ совсъмъ не русскія категоріи. Элементы классицизма и романтизма у насъ наносные и заимствованные. Достоевскій и Толстой совсьмъ не классики романтики, это ясно для всякаго. Можно ли Розанова вмъстить въ категорію классицизма или романтизма? Романтизмъ коррелативенъ классицизму и онъ является какъ реакція противъ гнета и тираніи классицизма. Романтизмъ есть явленіе вполнъ западное и онъ развился на почвъ западнаго гуманизма. Романтизмъ въ Россіи часто бывалъ лишь тоской по Западу и переживаніемъ русской дущой западныхъ вліяній. Духъ Востока совсъмъ не романтиченъ, какъ и вообще духъ не романтиченъ, —

романтична лишь душа. Русскому духовному типу не свой ствененъ ни классицизмъ, ни романтизмъ, ему свойственъ особаго рода религіозный реализмъ. Русское творчество пытается проникнуть въ самую глубину жизни, глубину бытія, открыть правду о человъкъ, которая есть правда о Богъ, а не достигнуть совершенныхъ формъ, закрывающихъ правду жизни, правду о человъкъ и Богъ. Пусть это Востокъ, ибо Западъ почитаетъ прежде всего форму и стремится къ совершенству формы болье чымь къ самому бытію. Но это есть Востокъ, который помнить, что самымь глубокимь его истокомь является Библія и Іерусалимъ. Еще недавно вы, французы, имъли замѣчательнаго писателя, который помнилъ объ этой истинъ и который близокъ русскимъ мотивамъ, хотя и былъ типичнымъ латиняномъ. Но вы его мало оцънили. Я говорю о человъкъ Апокалипсиса, Л. Блуа. Онъ не боялся еще рисковать, какъ боятся люди закованные въ цивилизацію.

Западная культура слишкомъ забыла, что она идетъ не только отъ греко-римской цивилизаціи, но и отъ Іерусалима. Это часто забываеть даже христіанскій Западъ. Чтобы знать свои первоисточники нужно обратиться къ Книгъ Бытія. Тамъ разсказано о происхожденіи Востока и Запада, юга и съвера, о происхожденіи міра. И вотъ нужно сказать, что Библія совсъмъ не есть классицизмъ, какъ не есть и романтизмъ, нужно обратиться къ Библіи, чтобы понять судьбы міра по ту сторону классицизма и романтизма, классическаго оформленія и романтической душевной реакціи противъ этого оформленія. Никто не станеть утверждать, что Пророки или книга Іова классичны или романтичны. Сравненіе книги Іова съ греческой трагедіей, съ Эдипомъ Софокла дълаетъ явнымъ различіе типа древнееврейскаго, библейскаго, и типа классическаго, греческаго. Въ Эдипъ потрясаетъ покорность року. Слова и жесты Эдипа прекрасны своей умъренностью и покорностью, въ нихъ есть эстетическое преображение страдания. Эдипу не къ кому апеллировать въ его безвинномъ страданіи, нътъ противъ кого бороться. Эдипъ живетъ въ имманнентно замкнутомъ міръ, и нътъ силы, на которую можно опереться въ борьбъ съ міромъ. Міръ полонъ боговъ, но боги эти имманентны міру, надъ ними тоже царствуетъ рокъ, который и послалъ Эдипу трагическое страданіе, безвинное и безысходное. Выходъ возможенъ лишь эстетическій. Богоборчества не знала классическая античность. Совсъмъ иначе переживаетъ свою трагедію Іовъ. Въ немъ нътъ покорности и примиренія. Іовъ вопить, и вопль его наполняеть всемірную исторію, онъ до сихъ поръ звучить въ нашихъ устахъ. Въ воплъ Іова мы чувствуемъ судьбу человъка. Для Іова не существуетъ рока, какъ для Эдипа. Онъ знаетъ силу,

стоящую выше міра, выше рока, къкоторой можно апеллировать на страданіе міра, онъ обращаеть вопль свой къ Богу и вопль этоть переходить въ богоборчество. Только Библія и знаетъ явленіе богоборчества, борьбу съ Богомъ лицомъ къ лицу, борьбу Іакова, борьбу Іова, борьбу всего Израиля. Примиреніе съ трагическимъ въ красотъ покорность безвинному и безысходному страданію, amor fati есть величайщее достиженіе трагическаго духа Греціи. Выше этого Западъ не поднимался. Этимъ плънился Ницше, плънились люди западной культуры, забывщіе Библію, забывщіе Того, къ Кому можно принести жалобу на безвинное страданіе міра. Amor fati есть романтическій мотивъ въ классическомъ міръ и выще его не можетъ подняться человъкъ, потерявшій въру въ сверхмірнаго Бога. Достоевскій есть русская трагедія. И воть она находится болье въ линіи Іова, чѣмъ въ линіи трагедіи греческой. Въ Достоевскомъ то же богоборчество, тотъ же вопль, та же непримимиренность и непокорность, въ немъ тоже отсутствіе преодольнія трагизма черезъ эстетическій катарзисъ. Замізчательно, что въ немъ совсъмъ нътъ печали и меланхоліи, столь свойственныхъ романтическому Западу, онъ не столько психологиченъ, сколько пневматиченъ, и этимъ обнаруживается подлинно трагическая стихія. И вся великая русская литература XIX въка болъе была библейскою, чемъ греческой по своему духу. Въ ней слышится тоть же вопль о страдальческой судьбъ человъка на землъ, вызовъ Богу и исканіе Царства Божьяго, въ которомъ будеть утерта слезинка ребенка. Мы, русскіе, связаны съ Греціей, не съ Римомъ, связаны съ Греціей черезъ нашу Церковь, черезъ греческую патристику, черезъ платонизмъ, черезъ мистеріи. Намъ близокъ греческій космизмъ. Но еще болье русскіе сознають свою связь съ Библіей и Іерусалимомъ. Въ русскую духовную культуру входить Греція Платона, неоплатонизма и мистерій, и іудаизмъ: Библія и Апокалипсисъ. Сильная же примъсь татарской крови создаетъ своебразную стихію, въ которой дъйствують духовныя начала, идущіе отъ Іерусалима и Анинъ. И воть этоть своебразный Востокъ, отличный отъ Востока индусскаго или мусульманскаго, вступилъ въ общение съ Западомъ, пережилъ вліянія западной культуры и по своему ихъ претворилъ въ XIX в. Русскіе любять Аеины, хотя они и не родились у Средиземнаго моря, и часто тоскують по Анинамъ, ибо всегда любять тосковать по иному міру, они также тосковали по Парижу и по Геттингену, когда жили далеко отъ нихъ (сейчасъ тоскують по Москвъ), но Герусалимъ быль для насъ первичнъе, первозданнъе, чъмъ Афины, не только старый Іерусалимъ, но и новый Іерусалимъ, котораго мы ищемъ.

Люди русскаго Востока или Востоко-Запада, какъ я пред-

почитаю говорить, не могуть примириться съ теми формами гуманистической цивилизаціи Запада, которыя окончательно закрыли Библію и Іерусалимъ и привели къ ихъ забвенію. Намъ чуждъ и нами не любимъ не вообще Западъ, столь великій по своему творчеству, по напряженности своей мысли, у котораго въчно нужно учиться, но Западъ раціоналистическій и буржуазный, Западъ самодовольный и учащающій духъ, Западъ обезличенный и поклонившійся мамонъ, въ которомъ форма уничтожила содержаніе жизни. Россіи чуждъ европейскій индивидуализмъ, удушливая изоляція личностей, семействъ, соціальныхъ группъ, національностей, дифференціальныхъ сферъ культуры. Парадоксъ европейскаго индивидуализма въ томъ, что онъ не только изолируеть и замыкаеть въ себъ личность, вызываетъ культъ частной собственности во всемъ, но и обезличиваетъ личность, подчиняя ее однообразнымъ соціальнымъ нормамъ. Такъ не было въ средневъковьи, не было въ эпоху Ренессанса. Ужасъ механической цивилизаціи Запада XIX и ХХ въковъ вътомъ, что она и атомизируетъ, изолируетъ личность, оставляяя ее покинутой на произволъ судьбы, и уничтожаетъ всякое своебразіе личности и въ отличіе ея отъ другихъ личностей, подчиняя ее механическому коллективу. Тиранія соціальности есть обратная сторона индивидуализма. Русскимъ свойствененъ особаго рода коллективизмъ, невъдомый людямъ Запада, онъ вкорененъ въ духовномъ типъ православія. Но совершенно ошибочно мнъніе тъхъ западныхъ людей, которые думають, что русскимь чуждо начало личности, что Россія есть безликій Востокъ. Чтеніе Достоевскаго и русскихъ писателей должно было бы ихъ разубъдить въ этомъ. Во всей русской культуръ XIX и XX въка есть напряженное и мучительное переживаніе проблемы личности, личной судьбы, подобное книгъ Іова. Именно русскіе всегда возставали противъ буржуазно цивилизаціи, противъ прогресса, противъ абсолютнаго духа Гегеля, противъ всъхъ соціальныхъ нормъ и законовъ во имя живой человъческой личности, ея радостей и страданій. Это традиціонный русскій мотивъ. И остается загадкой, безпокойной для людей Запада, почему же русскій народъ, создавшій мысль и литературу, цъликомъ захваченную христіанской идеей личности, возстававшую противъ всего, что живую личность порабощаеть и нивеллируеть, создаль коммунистическій строй, въ которомъ человъческая личность окончательно раздавлена и уничтожена. На Западъ не такъ легко восторжествовать коммунизму вслъдствіе индивидуализма западныхъ людей. Этотъ парадоксъ русской судьбы объясняется двойственностью русскаго духовнаго типа, которая геніально была раскрыта Достоевскимъ. Русскій народъ не только стремится къ Новому

Іерусалиму, къ Царству Божію, но и въ высокой степени способенъ соблазняться на своемъ пути, сомнъваться, смъшивать и принимать царство антихриста за Царство Христово. Русское исканіе соціальной правды, и при томъ всегда максимальной соціальной правды, можеть приводить къ результатамъ противоположнымъ. Самыя русскія добродьтели могуть обернуться пороками. Это опредъляется тъмъ, что структура русской души заключаетъ въ себъ полярные полюсы и она съ трудомъ можеть удержаться въ серединъ. Русскимъ съ трудомъ дается іерархизація цінностей и установка ступеней, что такъ геніально дълаетъ Западъ. Историческая постепенность съ трудомъ переносится русской мыслью. Но вопрось о Востокъ и Западъ въ русскомъ коммунизмъ гораздо сложнъе, чъмъ обыкновенно думають. Въ немъ дъйствуеть восточная стихія и онъ есть азіатскій соціализмъ, это безспорно. Но идеологія коммунизма и воинствующаго атеизма взята съ Запада. И русскій Востокъ сошель съ ума отъ этихъ западныхъ напитковъ, выносимыхъ для болъе умъреннаго темперамента. Опытъ русскаго комунизма очень поучителенъ на Западъ. Русскій коммунизмъ есть не что иное какъ эловъщая апокалиптическая каррикатура на послъдніе предълы безбожной западной цивилизаціи, самимъ Западомъ не пережитая. Она показываетъ, куда ведутъ пути, которые до времени представляются спокойными и безопасными. Русскій коммунизмъ есть явленіе религіознаго Русскій Востокъ выявляеть не середину пути, а конецъ и предълы. Въ этомъ сказывается эсхатологическій духъ.

Міру грозить варваризація. Европъ грозить она и извиъ и изнутри отъ самой цивилизаціи, не отъ лъсовъ, а отъ мащинъ. Аристократизму культуры наносятся удары. Но безуміе думать, что бороться противъ варваризаціи можно изоляціей и враждой Запада и Востока. Богъ не можетъ быть только на Востокъ или на Западъ. Западу придется оставить ту идею, что Востокъ есть для него лишь объекть матеріальнаго и духовнаго воздійствія. Востокъ есть субъектъ, и въ качествъ активнаго субъекта онъ вновь войдеть во всемірную исторію. Невыносимы самодовольство и замкнутость Востока, но также невыносимы самодовольство и замкнутость Запада. Необходимо взаимное восполнение и обогащение. И особенно христіанамъ не подобаетъ такая замкнутость и самодовольство. Христіанство есть универсальное откровеніе и оно вошло въ міръ, какъ универсальная истина. Оно пришло съ Востока, но одинаково и для Востока и для Запада. Мы хотимъ дышать міровымъ воздухомъ и идемъ къ новой универсалистической эпохъ, въ которой будетъ преодолжна замкнутость и изолированность всъхъ частей земли.

какъ и замкнутость и изолированность самой земли, ея размыканіе къ небу и къ инымъ мірамъ.

Есть безликій и антихристіанскій Востокъ. Но онъ не можеть быть побъждень той цивилизаціей Запада, которая сама дълается антихристіанской и безликой. Крайній Востокъ и крайній Западъ могуть соединиться въ одной и той же безбожной и безчеловъчной цивилизаціи. И единеніе Востока и Запада во имя Бога и человъка, во имя Христа и личности должно совершиться и противъ Востока и противъ Запада, которые убивають Бога и, убивая Бога, убивають человъка.

Николай Бердяевь.

## O РЕЛИГІОЗНОМЪ ЗНАЧЕНІИ СОВРЕМЕННАГО ГЕРМАНСКОГО «ДВИЖЕНІЯ МОЛОДЕЖИ» (JUGENDBEWEGUNG)

Глубоко значительное духовное броженіе происходить въ современной Германіи, главнымъ образомъ среди ея молодого покольнія. «Die deutsche Jugendbewegung» («нъмецкое движеніе молодежи») несомнѣнно одно изъ самихъ крупныхъ явленій духовной жизни современной Германіи. Оно, при всемъ различіи своихъ формъ и проявленій, есть стремленіе вернуться къ правдъ простотъ и непосредственности жизни, къ питающимъ источникамъ жизни, къ настоящему, неподдъльному, въ противовъсъ «американизаціи», въ противовъсъ бездушной и внъшней цивилизаціи большого города, съ ея дансингами, кино и развратомъ, стремленіе непосредственно прикоснуться къ потокамъ жизни Природы, къ почвъ родной страны, съ ея ландшафтомъ, ея народнымъ бытомъ, ея народной традиціей. Это есть въ значительной степени «почвенное» движеніе, но эта «почвенность» сочетается со стремленіемъ впередъ, стремленіемъ заново творить жизнь, изъ этихъ основныхъ корней, изъ этой укорененности въ нѣкомъ великомъ, основномъ питающемъ фонъ. Они захвачены сознаніемъ реальности чего то Великаго и Основного, и изъ этого рождается повышенное ощущение жизни, тонъ побъды, увъренности, они идутъ завоевывать новую жизнь.

> Wann wir schreiten Seit an Seit Und die alten Lieder singen Und die Walder wiederklingen Fühlen wir, es muss gelingen: Mit uns zieht die neue Zeit.

(«Когда мы идемъ дружнымъ строемъ, И поемъ старыя пѣсни, И лѣса вторять намъ, Мы чувствуемъ : побѣда обезпечена, Новая пора грядеть вмѣстѣ съ нами»).

Эта любимая пѣсня германскаго движенія молодежи, которая поется въ самыхъ различныхъ его группахъ, теченіяхъ и организаціяхъ, особенно характерна для психологіи движенія. Они чувствуютъ, что они охвачены мощнымъ потокомъ какой-то новой культуры, новыя — и вмѣстѣ съ тѣмъ вѣчно-старыя, и вѣчно юныя, вѣчно-обновляющіяся и вѣчно-обновляющія цѣнности раскрылись ихъ глазамъ.

Изъ этого сознанія великой охватывающей Реальности вырастаютъ религіозныя возможности, религіозная значительность этого движенія. Оно таитъ въ себъ съмена преодольнія субъективизма во имя чего-то Большого и болье Исконнаго, чъмъ наше маленькое «я», хотя, правда, далеко не всегда въ достаточной мъръ развиваетъ ихъ, хотя, правда, конечный религіозный смыслъ этого преодольнія часто не осознанъ или ощущается лишь смутно.

И прежде всего, нѣкая великая, подлинная, нефальцифированная могучая жизнь раскрывается имъ въ Природѣ. Вѣдь въ первую очередь съ самаго возникновенія своего (въ концѣ 19-го вѣка), это юношеское движеніе есть порывъ изътѣснаго города на просторъ лѣсовъ и полей. Шумъ лѣсовъ, красота и избытокъ природной жизни охватываютъ молодую душу:

«Birkengrün und Saatengrün Wie mit bittender Gebärde Halt die alte Mutter Erde Dass der Mensch ihr eigen werde, Ihm die vollem Hände hin».

(— «Зелень березъ и зелень всходовъ. Какъ бы съ мольбою протягиваетъ древняя Матерь Земля человъку свои полныя длани, чтобы онъ снова сталъ ей роднымъ»).

Такъ поють они во время своихъ странствій — «Wanderungen». Странствія по горамъ и лѣсамъ, ночевки въ лѣсу, въ палаткахъ, у костра, или въ крестьянскихъ амбарахъ, или на сѣновалахъ, купанье на разсвѣтѣ въ рѣкѣ или озерѣ, всякіе виды игръ, соединенныхъ экскурсіями, и вмѣстѣ съ тѣмъ стремленіе расширить свой кругозоръ, проникнуть въ исторію своего народа, изучая памятники старины, участвуя въ крестьянскихъ танцахъ, въ хороводахъ, наблюдая мѣстные, еще не убитыя городской цивилизаціей, обычаи и обряды. И какъ фонъ всего этого — пѣсня (особенно старинныя пѣсни: походныя пѣсни

ландскиехтовъ, средневъковые религіозные гимны Marienlieder\*) (веселые народные мотивы). Они поють, попарно проходя черезъ города или деревни, они поютъ когда свободно сбившись въ кучку или гуськомъ шагають по лъсамъ и горнымъ тропинкамъ.

Такъ создается новый «стиль жизни» — въ противовъсъ узкомъщанскому стилю нъмецкаго общества: простота, чувство товарищества, соединенное съ подобранностью, энергіей, активностью. Стремленіе развить свое толо — сдолать его сильнымъ, здоровымъ, ловкимъ, соединяется со стремленіемъ сохранить его чистымъ, цъломудреннымъ, не расхлябаннымъ, не подавляющимъ духовной энергіи молодости. Это стремленіе къ цѣломудрію и къ спортивной дисциплинъ характерны для многихъ, я сказаль бы, — для значительнаго большинства направленій «юношескаго движенія». Это — нѣкій своебразный аскетизмъ (выражающійся, между прочимъ, и въ воздержаніи отъ табака и алкоголя), имъющій также и извъстное общественное обоснованіе.

Ибо другая великая стихія, охватывающая ихъ — стихія родного народа, острое чувство призванія служить родному народу. Идея служенія, служенія въ любви, съ забвеніемъ своего «я», и необходимости строгаго самовоспитанія для этого служенія является коррективомъ къ порою неуравновъщеннымъ восторгамъ «на лонъ природы», приводившимъ подчасъ къ расплывчатой, иногда смъщной и тяжеловъсной сентиментальности, или даже къ уродливымъ нравственнымъ аберраціямъ въ области половой морали. Впрочемъ, и то и другое были частичные уклоны, ръзко осужденные и отвергнутые лучшими руководящими голосами движенія, ибо для него въ общемъ характерна проповъдь сдержанности, самообладанія, чистоты тъла духа. Моральнымъ стержнемъ для многихъ изъ этой молодежи явилось повышенное чувство отвътственности передъ своей родиной. Они чувствують со стихійной превозмогающей силой: старшіе братья или отцы пролили кровь свою, отдали жизнь свою за родину, ихъ жертва не можеть, не должна быть напрасной. \*\*) Ихъ призваніе отдать себя на служеніе родинъ, если не на полъ битвы, то въ мирной работъ. \*\*\*) Нужно помочь

<sup>\*)</sup> Даже среди протестантской молодежи — о протестантской молодежи сейчасъ главнымъ образомъ и говорю (Jugendbewegung» католической молодежи носить болье церковный католическій характеръ, что понятно). Особенно много поется среди протестантской молодежи средневъковый гимнъ «Mario, die Meeressternh, полный высокой религіозной красоты.
\*\*) См. объ этомъ Else Frobenius «Mit uns zieht die neue Zeit»,

<sup>1927.</sup> Стр. 153, 159.
\*\*\*) Этоть образь мыслей питается, между прочимъ, произведеніями одного изъ любимыхъ писателей этихъ круговъ молодежи убитаго на войнъ Вальтера Флекса.

своей странь, но ея политическое и государственное возрожденіе невозможно безъ внутренняго. Во весь ростъ встаетъ передъ молодежью соціальная проблема. Молодежь воспринимаеть свой народъ, какъ единое великое органическое цълое, и не можетъ примириться съ соціальной враждой, съ раздробленностью на партіи, болье того — на враждующія между собою станы. Эта молодежь исполнена историческаго чутья, она чески и реально, конкретно настроена — она принимаетъ все многообразіе народной жизни, во всъхъ ея разслоеніяхъ и группировкахъ. Но она отвергаетъ классовую рознь, вражду классовъ, она стремится найти общій языкъ, общій фонъ помысловъ и чувствъ, могущихъ объединить народъ въ единый живой и мошный организмъ, она стремится перебросить мосты черезъ разрывъ между классами, возсоздать единство народной психологіи, вырвать многочисленный рабочій классь изъ лапъ узкой догмы, отрицающей народное и духовное начало.

Но вмѣстѣ съ тѣмъ она полна сочувствіемъ къ нуждамъ такъ называемыхъ «низшихъ классовъ населенія» и отнюдь не сочувствуетъ образованію единаго капиталистическаго фронта. Она отвергаетъ партійное рѣшеніе соціальнаго вопроса, будь то соціалистическое или буржуазное рѣшеніе. Она стоитъ за нравственное рѣшеніе соціальной проблемы — изъ чувства отвѣтственности каждаго передъ народнымъ цѣлымъ, она стоитъ за нравственное перевоспитаніе въ духѣ жертвеннаго служенія отечеству и націи. Отсюда явится и нравственное возрожденіе всего народа.

Ихъ дѣло пока — такъ вѣруетъ эта молодежь — воспитывать себя и своихъ товарищей, закалять себя духовно и тѣлесно для возможнаго полнаго, себя забывающаго служенія родинѣ.

Поэтому они такъ чтутъ народную традицію и впитываютъ ее въ себя. Они увлекаются сказками, преданіями («загами»), героическими подвигами прошлаго, народной пѣсней, образами великихъ дѣятелей и воспитателей своего народа, сокровищами національной культуры въ лучшихъ ея произведеніяхъ, будучи одновременно свободны отъ внѣшняго самохвального и заносчиваго «казеннаго» націонализма многихъ представителей старшаго германскаго поколѣнія.

Это, повторяю, глубоко исторически укорененное движеніе, оно вростаетъ въ гущу исторической жизни своего народа, оно родилось, оно выростаетъ изъ него (поэтому въ немъ такъ много общаго и роднящаго съ германскимъ романтическимъ движеніемъ начала 19 вѣка). Болѣе того; оно глубоко укоренено въ конкретной мѣстности, въ конкретномъ ландшафтѣ,

8 113

въ конкретной болѣе тѣсной родинѣ — съ ея лугами, лѣсами, колмами, озерами, которые они бороздили и полюбили во время своикъ «странствій». У нихъ чувство патріотизма тѣсно связано съ любовью къ болѣе тѣсной родинѣ, къ родной провинціи, родной области: первое органически выростаетъ изъ другого.

Мы видимъ: стремленіе къ преодольнію абстрактности, упадочности, однобокаго индивидуализма \*) на лонъ жизни природы, и особенно на лонъ народнаго цълаго. Но стремленіе къ подлинной основной исконной Реальности не можетъ на этомъ остановиться: оно ищеть последнихъ обоснованій, абсолютно-первичнаго и исконнаго («Hintergrunde» \*\*). Эта молодежь начинаеть видеть, что невозможно преодолеть рознь между классами только изъ чувства національной солидарности. Въ томъ и политически и общественно значительно германское движение молодежи, что оно пришло въ лицъ своихъ лучшихъ представителей къ убъжденію, что въ моменть народнаго кризиса политика вытекаетъ изъ педагогики, что возрождение жизни народа возможно лищь изъ нравственнаго возрожденія каждаго въ отдъльности, изъ нравственной роботы надъ самимъ собой и другь надъ другомъ\*\*\*). Нравственное же перерожденіе невозможно безъ основного питающаго фона, безъ силы даваемой намъ изъ исконнаго источника силы, безъ Бога.

Въ нѣкоторыхъ кругахъ молодежи обращеніе къ религіи особенно опредѣленно и ярко, при этомъ оно носитъ характеръ не абстрактно-надуманный, а органически выростаетъ изъ всего ихъ міроощущенія, ихъ всего «новаго стиля» жизни. Ощущается что здѣсь въ религіи и есть прикосновеніе къ основной Реальности. Изъ этой основной Реальности — такъ чувствуютъ многіе изъ нихъ — должны быть просвѣтлены и освящены всѣ области жизъи, и частной и общественной, все наше отнощеніе къ окружающему міру. Чтобы не быть голословными, прислущаемся къ тому, что они сами говорятъ. Вотъ, напр., передо

<sup>\*)</sup> Далеко однако не во всѣхъ развѣтвленіяхъ и группировкахъ движенія молодежи преодолѣвается однобокій индивидуализмъ, наоборотъ; нѣкоторымъ онъ былъ присущъ въ яркой степени. Ибо общеніе съ природой, «лоно природы», стремленіе «вернуться къ природѣ» можетъ порою служить весьма богатой почвой для крайняго его развитія.

<sup>\*\*)</sup> Срв. юношескій журналь «Der Bund», 1927, стр. 161.

\*\*\*) Срв. рѣчь студента Bruno Lemke на съѣздѣ юношескаго движенія 11-12 окт. 1913 г. на Hoher Meissner (см. Else Frobenius, I. с. стр. 125). Усиленно подчеркивается эта идея въ юношескомъжурналѣ «Der Bund»: «Wir haben gesehen dass durch Massenarbeit unserer Bundesidee nich gedient ist. Nur die Einzelarbeit schafft in unserer Zielrichtung bleibende Wer е». (Статья Hugo Lubeck'a: «Die Lebensform des Bundes». «Der Bund», 1927. стр. 8.).

мной одинъ изъ журналовъ юнощескаго движенія — «Der Bund», органъ одной изъ наиболъе интересныхъ и духовно мощныхъ группъ: «Der Grossdeutsche Jugenbund», за 1927 и 1928 гг.\*). Это психологическій документь большой важности и захватывающаго интереса. Отъ него въетъ большой искренностью, чистотой и свъжестью духовной. Я не преувеличу, если скажу, что ръдко отъ какого-либо журнала я имълъ впечатлѣніе такого повышеннаго духовнаго діапазона его участниковъ, такого личнаго жизненнаго, а не только словеснаго, не только «журнальнаго» горфнія. Это — живые голоса жизни, иногда нъсколько наивные, но гораздо болъе эрълые, выэръвшіе по существу, чъмъ можно было бы ожидать отъ 20-22 лътнихъ авторовъ. \*\*) Чувствуется значительный личный опыть — дъйственный позывъ къ нравственному облагороженію жизни изъ сознанія повышенной отвътственности, изъ сознанія чего-то Исконнаго, Основного, не проэцированнаго въ васъ изъ нашего «я», не выдуманнаго, не идеи, не отвлеченности, не субъективной какой-либо цънности, а чего-то Первичнаго, чему принадлежить господство и надъ нашимъ «я» и напъ нашей субъективностью. «Etwas Absolutes tritt fordernd an uns heran. Nicht geschaffen mit dem Zweck einer Wohlversteckten Nützlichkeit.sondernhervorge wachsen aus unbedingtem Urgrund aller Dinge. \*\*\*) Субъективистическое воспріятіе религіи отвергается: «Wo Religion so gedeutet wird, ist der Mensch sein eigener Gott und Religion ist Selbstbetrug» — «Тамъ, гдъ такъ толкуется религія, тамъ человъкъ — свой собственный богъ, тамъ религія — только самообманъ. \*\*\*) Но есть потоки подлинной высщей Божественной Жизни, окружающие наше бытие. (Богь есть высшая цъль всего существующаго ) «Das Höchste das dem Menschen uberhaupt gestellt ist: Gott»\*\*\*\*\*). Вся жизнь, и личная и общественная, и жизнь народа должна быть служеніе Богу—«Zuletzt kommt das höchste, worauf alles hinausgeht: jegliches Tun muss Dienst an Gott sein» \*\*\*\*\*) Жизнь человъка имъетъ только постольку цънность, поскольку она воспринимаеть въ себъ лучи въчности.

<sup>\*)</sup> Журналъ этотъ продолжаетъ выходить въ свътъ, но 1927-ой и 1928-ой года его распроданы и являются библіографической ръдкостью.

<sup>\*\*)</sup> Это средній возрасть участниковь журнала; нѣкоторые, впрочемь, еще моложе; есть, конечно, и постарше.

\*\*\*) «Der Bund». Führerblätter des Gross deutschen Jugendbundes. Jahrgang 1928. Стр. 142 (Ein Briefwechsel»)

\*\*\*\*) Статья 'Karla'a Bocck'a «Die Ueberwindung des Pantheismus »— «Der Bund», 1928, стр. 97.

\*\*\*\*\*) Статья Н. Mauer'a «Ehrfurcht» (Der Bund») 1928, стр. 44).

<sup>\*\*\*\*\*\*)</sup> Статья Hans'a Murer'au Charakter («Der Bund» 1927г. стр. 193).

Но повороть не только къ религіи вообще, а именно — такъ у большинства религіозно заинтересованных ъ изъ этой молодежи — къ христіанству. \*)

Личность Христа приковываетъ къ себѣ вниманіе, становится центромъ религіозныхъ устремленій. «Christ ist der heimliche König der «neuen Menschheit», der die Jugend zusteht» — Христосъ есть тайный Владыка того «обновленнаго человѣчества», къ которому стремится эта молодежь — такъ пишетъ Else Frobinius въ своей замѣчательной и необычайно компетентной и богатой данными книгѣ о юношескомъ движеніи современной Германіи\*\*). Въ обновленной въ духѣ апостольскаго благовѣстія проповѣди о Христъ усматриваетъ Stâhlin весь конечный смыслъ этого движенія молодежи\*\*\*). Ибо христіанство привлекаетъ ихъ и ощущается ими не какъ субъективно-расплывчатое настроеніе въ стилѣ религіознаго субъективизма 19 - го вѣка, а какъ побѣдная покоряющая сила Божія. Отсюда освященіе всей жизни, ибо мы захвачены, покорены преизбыточествующей силой Господней:

«Etwas Neues, Ganz-Neues ist geworden... Als Gott, der wirkliche lebendige, erfahrene Gott ins Leben trat, ward aus Stimmung und Idealen Wirklichkeit und Tat.

Urwille hat Urkraft geweckt. «Wer an Mich glaubt, von des Leibe werden Strôme des lebendigen Wassers fliessen»\*\*\*\*)... Der Sieg ist gewiss, da sich in allen menschlichen Wägen, Ordnen Einsatz und Werk Gottes Sieg \*\*\*\*\*) offenbaren will» \*\*\*\*\*).

Здѣсь развертываются религіозныя возможности огромнаго неизмѣримаго значенія. Лютеранская боязнь жизни (характер-

\*\*) Else Frobenius. «Mit uns zieht die neue Zeit» Eine Geschichte der deutscher Jugendbewegung. Deutsche Buch Geweinschaft. Berlin 1927.

\*\*\*) Въ своей книгъ «Schicksal und Sinn der deutschen Jugend»

<sup>\*)</sup> Срв., напр.,: «Der Bund steht auf dem Boden des Christentums und erkennt es als Vorausetzung zur Wiedererneuerung des Volkes an» (статья Hans'a Lades'a «Bund und Religion» «Der Bund» 1927, стр. 130).

<sup>(1926).

\*\*\*\*)</sup> Очень интересно, что сходное настроеніе: сознаніе побюды Божіей, изъ которой вырастаєть обновленіе всей нашей жизни, господствуєть въ такъ называемыхъ «младоросскихъ» кругахъ русской эмигрантской молодежи. Срв. слѣд. двѣ статьи въ младоросскихъ «Оповѣщеніяхъ»: «О будняхъ и о потокѣ Жизни» ( и здѣсь въ центрѣ текстъ: «Кто вѣруетъ въ Меня, у того изъ чрева потекутъ рѣки воды живой». «Оповѣщеніе» № 2) и «О духѣ побѣды» (Оповѣщеніе» № 4)

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> Курсивъ мой.

\*\*\*\*\*\*) Статья Hansjörg'a Nebe. «Religiöse oder politische Bewegung» («Der Bund» 1927, стр. 136-137).

ная особенно для оффиціальнаго германскаго лютеранства). лютеранская проповъдь квіэтизма, недооцънка подвига, недооцънка значительности плоти и міра непонятна уже для этой молодежи. Она стремится къ полному христіанству, къ христіанству, которое является закваской для всей жизни: и для внутренняго нравственнаго подвига и для общественнаго служенія. Болье того, нькоторыя изъ духовныхъ руководителей пвиженія молодежи понимають, что лишь изъ полноты апостольскаго благовъстія, изъ полноты Въчной Жизни, вошедшей въ міръ, Сына Божія ставшаго плотію и воскресшаго во плоти и внесшаго съмя Въчной Жизни въ міръ и матерію. получать религіозное радостное просвътленіе и отношеніе наше и къ тълу и къ природъ. И тъло наше и внъшняя природа имъють положительную цънность: ибо Слово плоть бысть и побъдило смерть. Сынъ Божій воскресь во плоти. Изъ этого центра маняется все отношение къ внашнему міру, преодолавается однобокость, ложная духовность, развившаяся въ протестантизмѣ.

Wilhelm Stählin пишеть въ своей кижкъ «Vom Schicksal und Sinn der deutschen Jugend» (1927) слъдующія строки (въ главъ «Der Leib» — «Тѣло»): «Евангеліе есть проповъдь о новомъ міръ, который творить Богъ. Въ этомъ новомъ міръ и тъло имъетъ участіе. Царство Божіе, котораго мы ожидаемъ, не есть царство отвлеченныхъ духовъ, но царство искупленной тълесности (kein Reich blutleerer Geister, sondern ein Reich erloster Leiblichkeit)...Самъ Господь, сотворившій тъло, хочетъ дать просіять Славъ Своей въ тълахъ человъческихъ (Will seine Herrlichkeit an menschlichen Leibernoffenbaren) («Тълесность есть конечная цъль путей Господнихъ») «Leiblichkeit ist das Ende der Wege Gottes», Oetinger). (Поэтому конечное слово чаяній христіанс шхъ есть не безсмертіе души, а воскресеніе тъла. Въ этомъ — единое истинное «одухотвореніе» тъла (Das allein ist wahrafte «Vergeistigung» des Leibes»)

Весь энтузіазмъ, обращенный на тѣло наше, имѣетъ, самъ того не сознавая, въ виду одну великую надежду: тѣло не только часть тлѣнной земной дѣйствительности, не только мѣсто демоническихъ похотей, но твореніе Божіе, образъ славы Его, храмъ Духа Его, призванное быть воскресшимъ въ Царствіи Божіемъ. Но только вѣра въ воскресеніе говоритъ о томъ, къ чему безсознательно стремится горячая любовь къ нашей тѣлесной природѣ («Aber nur der Auferstehungsglaube redet von dem, was jene Sehusnchtsvolle Liebe meint»).

И вотъ мы видимъ, что Отецъ прославилъ человъческое тъло Сына, какъ сіяющій образъ высшаго міра и высшей дъйствительности. Только здъсь и нигдъ больше открывается

намъ конечный смыслъ тълесности — Da hat der Vater den menschlichen Leib des Sohnes zum durchscheinenden und lichtenden Bild einer höheren Welt und Wirklichkeit «verherrlicht». Hier und nirgends sonst leuchtet der letzte Sinn des Leibes auf»... crp. 57-58).

Христіанство воспринимается этими кругами молодого поколѣнія въ мужественныхъ тонахъ: подвига \*) и побъды, какъ преизбыточествующая Реальность, покоряющая міръ, не только «внутренній», но и «внѣшній», какъ освященіе души и тѣла и міра, и всей ткани жизни. \*\*) Эти тона лишь намѣчаются, но они показательны какъ сѣмя возможнаго религіознаго развитія огромной важности. Возможно, что мы тутъ имѣемъ одинъ изъ самыхъ мощныхъ факторовъ (ибо дано сіе изъ непосредственнаго жизненнаго чувства, изъ опыта жизни, а не изъ теоретическихъ лишь предпосылокъ), столь глубоко необходимаго религіознаго возрожденія протестантской Германіи, переживающей острѣйшій религіозный кризисъ.

Прорывъ уже не изъ городовъ на «лоно природы», какъ это осуществляютъ въ своихъ экскурсіяхъ германскіе школьникистуденты, а изъ узости однобоко-абстрактнаго, чисто-индивидуалистическаго, полусектантскаго воспріятія міра и христіанства на широту побъднаго благовъстія и Въчной Жизни, вошедшей въ міръ и побъдившей міръ и просвътлившей міръ — и тварь и человъка.

Интересно было бы въ другой разъ подробно отмѣтить и все болѣе намѣчающееся въ протестантизмѣ стремленіе — содержаніе христіанства воспринять не какъ чисто индивидуалистическое переживаніе, а какъ мощный потокъ Реальности Божіей, охватывающей меня вмъстть съ братьями и ставящей насъ передъ Богомъ въ единеніе любви. Преодолѣніе субъективистической самососредоточенности и субъективистическаго проивола во имя великаго общенія любви, сочетаніе солидарности съ индивидуальной свободой, органическое, а не внѣщне-механическое сочетаніе всѣхъ и каждаго въ единую великую жизнь вотъ мысли, которыя усиленно разрабатываются, правда,

\*\*) Der heilige Gott fordert eine geheiligte Menschlichkeit» («Богъ Святый требуетъ освященнаго человъчества» — статья Karl'a Boeck'a «Die Uberwindung des Pantheismus», «Der Bund»,

1928, ctp. 98).

<sup>\*)</sup> См., напр., въ статъъ Hans'a Lades'a Weihnachtsgedanken» (Der Bund», 1927, стр. 213) «Gibt uns nicht Christus ein Beispiel von Heldentum, über alles menschliche Mass erhoben, das nur gläubig geahnt, nie aber begriffen werden kann?» Человъкъ, принимающій подвитъ, человъкъ героической настроенности, der heldische Mensch — падаетъ передъ симъ чудомъ на колъна. Онъ слышалъ призывъ Христа статъ ученикомъ и послъдоватъ Ему въ подвигъ, бореніи и отданіи себя.

пока больще въ примъненіи къ жизни народнаго цълаго, ибо идея Церкви лищь весьма слабо еще предносится ихъ глазамъ, въ нъкоторыхъ, духовно руководящихъ кругахъ германскаго юношескаго движенія. Голоса эти, впрочемъ, раздаются все громче и намъчаютъ новые — и вмъстъ съ тъмъ исконные, изначальные, но забытые — пути религіозной жизни. \*)

Велика можеть быть роль Восточнаго Православнаго Христіанства въ дѣлѣ братской помощи этому процессу религіознаго выпрямленія, религіознаго обогощенія и обновленія, особенно какъ онъ протекаетъ въсредѣ этихъ многообѣщающихъ, лучшихъ м. б. круговъ молодого поколѣнія германскаго народа. Но эта братская помощь требуетъ величайшей осторожности, сдержанности и деликатности.

Трудно заглядывать впередъ, но невольно приходищь къ мысли, что за этимъ провозглащеніемъ «новаго стиля» жизни, за этимъ одухотвореннымъ стремленіемъ послужить родному народу и отдать себя въ служеніе ему, за этимъ углубленіемъ и одухотвореніемъ національнаго чувства, за этой проповѣдью строгой самодисциплины и вмѣстѣ съ тѣмъ за этимъ порывомъ къ богатству и полнотѣ Природы, за этимъ стремленіемъ къ настоящему, нетронутому, неискаженному, исконному и основоположному, къ побъдной Реальности зрѣстъ, можетъ быть, — пускай въ тишинѣ и мало замѣтно — великая жатва Господня.

## Николай Арсеньевь.

Еще показательнъе, ибо они еще непосредственнъе исходять болъе изъ гущи молодежи, слова изъ юношескаго журнала «Der Bund»: «Denn Gemeinschaft ist nicht anders möglich, als dem, der Kraft aus der Ewigkeit bekommt und sein Leben auf die Jenseitigkeit richtet. «Wir haben hier keine bleibende Stätte, aber die zukünftige suchen wir» — erst wo dieses Wort über einer Schaar, Sleht, kann von einer Gemeinschaft gesprochen werden... Wir müssen aus der blossen Kameradschaft vordringen zur Gemeinschaft. Die ist aber nur dem im Gebet von sich und der Welt freigewordenem Menschen zugunglich». (Статья въ «Religose Selbsterziehung». «Der Bund», 1928, стр. 95).

<sup>\*)</sup> Особенно интересны слова одного изъ видныхъ дѣятелей движенія молодежи Heinz Dictrich Wendland'а въ журналѣ «Zeitwende» — «Проблема движенія молодежи полна религіозныхъ предчувствій и надеждъ. Это — проблема религіознаго общенія, проблема общины... Дѣло идетъ въ конечномъ счетѣ объ истинномъ живомъ общеніи вообще, о безусловномъ основаніи и вѣчной цѣли общенія, близость которой въ данный историческій моментъ ощущается сильнѣе, чѣмъ когда либо прежде... Передъ религіознымъ движеніемъ молодежи, беря его въ болѣе тѣсномъ смыслѣ слова, начинаютъ опять воскресать во всемъ своемъ значеніи велинія древнія слова о Церкви, о Царствѣ Божіемъ, о тѣлѣ Христовомъ, объ общеніи святыхъ, о Духѣ Святомъ, который полагаеть основы истинному общенію... Таинство Евхаристіи какъ питающій источникъ общенія становится опять превозмогающей и потрясающей Реальностью. Истинное общеніе вырастаетъ лишь изъ стоянія передъ лицомъ Божіимъ».

## новыя книги.

Max Pribilla, S. J. Um kirschliche Einheit. Stokholm Lausanne. Rom. Freiburg i. B. 1929 г.

Книга извъстнаго католическаго богослова M. Pribilla посвящена очень подробному изученію т. наз. «экуменическаго движенія», которое является выраженіемъ стремленія различныхъ христіанскихъ исповъданій къ возстановленію церковнаго единства. «Экуменическое движеніе», какъ оно проявляется въ различныхъ фактахъ — въ съъздахъ, въ созданіи общехристіанскихъ организацій и т. д. очень сложно и многообразно. Въ немъ съ чрезвычайной яркостью проявлянется трагическая раздробленность христіанскаго міра, роковое взаимное непониманіе и величайщія трудности на пути къ возстановленію утраченнаго единства. И все же это экуменическое движение не есть что то случайное и поверхностное, искусственное и безплодное въ немъ находитъ свое выражение глубокая тоска современной върующей души объ осуществленіи внутри всего христіанскаго міра завъта взаимной любви. Безконечные споры, фанатическая вражда однихъ исповъданій по отношенію къ другимъ, нетерпимость и нежеланіе понять другь друга вызывають наружу потребность ощутить реально наше единство во Христъ, ибо никто, кто любить Христа и живеть Имъ, не можеть и не долженъ быть намъ чуждъ. Но какъ реализовать эту мечту о сближеніи, какъ преодольть эти огромныя историческія затрудненія, которыя наполнялись въками, которыя создали безконечныя перегородки между христіанами? Исторія экуменическаго движенія въ ХХ въкъ показываеть очень отчетливо, какъ трудно, почти невозможно достигнуть единенія въ самыхъ общихъ и безспорныхъ вещахъ. И все же нельзя не радоваться тому, что экуменическое движение растеть и кръпнеть, захватывая все большіе круги и все глубже ставя свою задачу.

М. Pribilla даетъ въ своей книгъ очень объективное и подробное изложение двухъ наиболъе важныхъ конференцій экуменическаго характера — Стокгольмской и Лозанской. Исторія подготовки этихъ съъздовъ, ихъ организаціи, работа и итоги

работы описаны чрезвычайно подробнои отчетливо. Можно безъ преувеличенія сказать, что книга Pribilla является прекраснымъ введеніемъ въ огромную литературу, посвященную указаннымъ двумъ конференціямъ.

Но въ книгъ выступаетъ съ полной силой и вся непримиримость и неуступчивость католической церкви въ отнощеніи къ экуменическому движенію. Хотя авторъ старается съ возможно большей силой развить основанія этой позиціи Рима, но его разсужденія не могуть ослабить тяжелаго впечатльнія оть того торжества формализма и юридизма, которымъ окращена католическая точка зрънія. Христіанскій міръ тяжело боленъ въ наше время, и источникъ этой болъзни — не только въ одной роздробленности христіанства, но и въ утратъ (у католиковъ) скорби объ этой раздъленности. Не то странно и больно, что они върятъ въ абсолютность католической Церкви (ибо и мы въримъ въ абсолютность нашей православной Церкви), а то, что они не хотять даже общенія съ тъми, кто не согласень съ ними и требуютъ прежде всего подчиненія себъ, какъ предварительнаго условія самаго общенія! Эта твердокаменность, настоящее окамененное нечувствіе и утеря основного завъта Христа находять свое возмъщение въ усиленныхъ часто совершенно внъшнихъ попыткахъ подчинить Риму тъхъ, кто не съ ними... Мы, православные, глубоко скорбимъ о трагедіи христіанства, но именно потому, что мы реально чувствуемъ въ нашей Церкви полноту Христовой истины, мы не боимся посъщать съвзды, на которыхъ встрвчаемся съ протестантами. Мы опредъленно и отчетливо свидътельствуемъ объ истинъ, открытой намъ въ Православіи, но охотно беремъ и все то доброе, что находимъ у другихъ. Думаемъ, что этотъ путь любви и уваженія есть единственный путь «экуменическаго движенія», могущій если не до конца преодольть, то хотя бы ослабить роковыя разпъленія внутри христіанскаго міра.

Рекомендуемъ всъмъ, кого интересуетъ экуменическая проблема, прочитать цънную, котя и одностороннюю книгу Pribilla.

В. В. Зъньковскій.

## БРАТЬЯ КАРАМАЗОВЫ.

1 Die Urgestalt der Brûder Karamasoff. Dostoiewskis Quellen, Entwürfe und Fragmente, erläutert von W. Komarowitsch. — R. Piper und C-ie, Munchen, 1929. S. XXXVI+619).

Новый томъ нѣмецкаго изданія рукописнаго наслѣдія Достоевскаго представляетъ особый интересъ. И лишній разъ прижодится пожалѣть, что оригинальный текстъ остается недоступ-

нымъ, и мы принуждены пользоваться переводомъ тамъ, гдф такъ было бы важно слъдить за кажпымъ оборотомъ мысли, за каждымъ оттънкомъ и намекомъ. — По самому характеру своему, вновь изданные матеріалы не поддаются краткому обозрѣнію. Это — разрозненныя замътки, выписки и наброски. Здъсь требуется подробный, часто мелочный анализъ. Отчасти онъ продъланъ В. Комаровичемъ въ его вступительной стать и въ примъчаніяхъ, — это половина всей книги. Комаровича интересують прежде всего историко-литературные вопросы: о композиціи, о генезисъ типовъ. Но тъмъ самымъ и онъ вводить въ внутреннюю исторію творчества Достоевскаго. Въ основномъ съ Комаровичемъ нельзя не согласиться. И прежде всего, самая композиція послъдняго романа Достоевскаго безспорно связана съ идеями Н. Ө. Федорова. Не случайно трагическимъ центромъ романа оказывается отцеубійство, — это прямая антитеза тому «общему дълу» братства и любви, которое по мысли Федорова должно завершиться всеобщимъ возсоединеніемъ и воскрешеніемъ предковъ. Въ первоначальныхъ наброскахъ Достоевскій дважды говорить о воскресеніи и воскрещеніи предковь, какъ задачь. Въ окончательномъ текстъ уже нъть этой мысли, но воскресные тона и мотивы пронизывають весь романь. Не-братство братьевь, убійство и воскресеніе, — вотъ трагическія темы въ «Карамазовыхъ», навъянныя Федоровымъ. Давно уже было извъстно, что идеи Федорова произвели на Достоевскаго яркое и мощное впечатлъніе, — Комаровичъ сообщаеть и новыя біографическія подробности. И при всемъ томъ, вліяніе Феодорова было преходящимъ. Это былъ толчокъ, въ силу котораго окристаллизовались давнія думы Достоевскаго — о преображеніи страстнаго эроса въ возсоединяющую силу. И въ творческомъ синтезъ Достоевскаго Феодоровскіе мотивы своеобразно претворились. Въ этомъ синтезъ всего сильнъе было другое вліяніе, - давнишнее впечатлъніе отъ образа Святителя Тихона Задонскаго. Комаровичъ подробно разсказываеть о повторявшихся опытахъ Достоевскаго зачертить его образъ, который, по его собственному признанію. «принялъ въ свое сердце» еще въ 1861-мъ году. Образъ старца Зосимы не есть портреть святителя Тихона, -- отъ портретнаго замысла Достоевскій отказался. Это идеальный образь, художественный синтезъ, пророческая мечта, — но сложился онъ подъ преобладающимъ впечатлъніемъ отъ Задонскаго старца. Отсюда тоть радостный духь, который Леонтьевь приняль за выдуманное «розовое христіанство» и отвергъ, какъ гуманизмъ. Въ одномъ Леонтьевъ былъ правъ: Зосиму Достоевскій не списывалъ со старца Амвросія... Когда онъ ѣхалъ въ 1878 г. въ Оптину, онъ уже носиль въ своемъ сердцѣ и въ своемъ творческомъ воображеніи образъ кроткаго и святого старца; но то, что увидъль онъ

тамъ, не разбило его мечты, и онъ вставилъ уже прежде слагавшійся образь въ рамку Оптиной Пустыни... Комаровичь убъдительно показываетъ, какъ въ жизнеописаніи старца Зосимы претворились и повторились факты изъ житія св. Тихона, — а въ поученіяхъ Зосимы слышатся преображенскіе и воскресные наставленій Задонскаго чудотворца, и даже слова и обороты нерадко повторяются. Съ другой стороны, Комаровичъ показываеть, что Достоевскому много дали «Сказанія» инока Парфенія, которыя онъ зналъ уже давно. — въ свое время ими страстно увлекался Ап. Григорьевъ. Можно согласиться, что языкъ Парфенія помогъ Достоевскому найти върный стиль для поученій старца Зосимы, что его разсказы могли вдохновлять, будить воображение. Но самъ Парфений слишкомъ далекъ отъ Зосимы, и свъта въ его «Сказаніяхъ» немного... Комаровичъ не доводить своего анализа до конца. Во всякомъ случать въ святитель Тихонь нельзя видьть представителя древней Руси. Въ томъ и заключается его своеобразіе, что былъ онъ по своему духовному типу человъкомъ новой, уже послъ-Петровской эпохи, что онъ прошелъ «латинскую» школу и совсъмъ не чуждался западной религіозной литературы (срв. Іоанна Арндта) Это быль человъкъ смутнаго XVIII-го въка. И типъ его благочестія, и характеръ его богомыслія очень далеки оть средняго московскаго типа XVII-го въка. Неожиданно, у св. Тихона обновляются свътозарныя созерцанія, древне-византійскихъ мистиковъ, — видъніе ваворскаго свъта, павосъ Преображенія, и вся заливающая радость, такъ ръзко оттъняемая его частою скорбью смущеніемъ. И въ извъстномъ смысль, онъ предвъстникъ преп. Серафима... Здъсь Достоевскому открывалась не древняя, но внутренняя Русь. — Въ комментаріи Комаровича очень интересна глава объ Алешт и Грушенькт, объ ихъ, какъ бы мистическомъ, бракъ. Онъ возстанавливаетъ творческую предисторію этого мотива у Достоевскаго (прежде всего чрезъ «Бѣсы») и прослъживаеть его дальше, до Гоголевской «Страшной мести»... Впрочемъ, можно спорить о значеніи этой сцены въ замыслъ Достоевскаго. Это связано со смысломъ образа Алещи, и этотъ образъ все же остается неяснымъ. Комаровичъ не упоминаетъ о записи Суворина въ его Дневникъ со словъ Достоевскаго, что Алеша впослъдствіи должень дойти до террора и до эшафота. Это требуеть объясненія, — какъ прозираль Достоевскій въ будущее «братьевъ Карамазовыхъ»? — Комаровичъ не разбираетъ творческой исторіи «Легенды о Великомъ :Инкизиторъ», выцъляя эту главу своего комментарія въ особый очеркъ. Это чувствительный пробъль въ его изслъдованіи, такъ какъ «Легенда» есть одинъ изътрагическихъ узловъ романа. Ея смыслъ еще не разгаданъ до конца, и можно спорить, что хотълъ въ ней

сказать Достоевскій. Сейчась можно твердо сказать, что въ ней скрестились и кристаллизовались его давнія думы. Въ частности уже въ «Хозяяйкъ» (1847) Муринъ говоритъ почти то-же, что Инквизиторъ: «Нътъ у человъка заботы мучительнъе, какъ найти того, кому бы передать поскорье тоть даръ свободы, съ которымъ это несчастное существо рождается. Но овладъетъ свободой людей только тоть, кто успокоить ихъ совъсть... Есть три силы, единственныя три силы на землъ, могущія навъки побъдить и плънить совъсть этихъ безсильныхъ бунтовщиковъ для ихъ счастья, — эти силы: чудо, тайна и авторитетъ... Мы скажемъ имъ, что всякій гръхъ будеть искупленъ, если сдъланъ бу деть съ нашего позволенія»... (Срв. статью А. Л. Бема: «Драма тизація бреда» въ пражскомъ сборникъ: О Достоевскомъ, І-1929). Можно думать, что композиція «Легенды» была подсказа, на Достоевскому среденевъковыми пародіями на Initum Sancti Evangelii secundum marcus argenti. In illo tempore dixit Papa romanio: Si Filius hominis venerit ad sedem Majestatis Nostrae, dicite: Amice, ad quid venisti? et si pulsans perseveraverit nihil dans vobis, ejicite cum in tenebras exteriores...(изъ Cazmina Buzana, см. статью И. И. Лапшина: «Какъ сложилась) Легенда о Великомъ Инквизиторъ? «въ томъ же пражскомъ сборникъ). Однако, вопросъ не въ томъ, какъ и откуда возникаютъ отдъльные мотивы «Легенды», но что хотълъ Достоевскій высказать. Давно уже было признано, что онъ говорилъ не только о католичествъ. Можно сказать ръзче, - «Легенда» написана прежде всего не о католичествъ. Й Достоевскій въ ней говорить не о противоръчіяхъ христіанской жизни, не о «двойной истинь», но а замыслъ основать благополучіе на принужденіи, — и этотъ замысель шире и старше католицизма. Это — «римская идея», побъждающая въ католичествъ завъты Христа. Но прежде всего Достоевскій встрътился съ нею въ соціализмъ, и быль потрясенъ трагизмомъ принужденія, и трагизмомъ обоюдостороннимъ для принуждающихъ можетъ быть, даже большимъ, чемъ для принуждаемыхъ. И наблюдение обобщалось: въ соціализмъ Достоевскій увидъль обмірщенное католичество, - такъ онь пришель къ католической проблемъ. Съ католической идеей онъ борется чтобы преодолъть соціалистическій хиліазмь, «третье искушеніе» — Аполлона, поднявшагося на Христа. И «Легенда» есть притча о «римской идев». Комаровичъ въ своемъ комментаріи показываеть, что антитеза Востока и Запада, «Византій и Рима», вплетается въ интимную композицію романа: Иванъ, Катя, Смердяковъ, — это манифестація западнаго духа. Въ романъ есть внутренняя діалектическая полемика съ «женевскими идеями» (постоянная тема Достоевскаго) и съ жоржъ-зандизмомъ, — въ него включена нѣкая пародія на сантиментальный романъ, прежде всего на Маиргат, откуда многіе композиціонные мотивы повторены въ сценахъ убійства и суда. Такъ идеологическая полемика переходить въ литературную. И именно въ планъ этой внутренней борьбы Достоевскаго съ «женевскими идеями» и съ принципами 89-го года, то-есть съ секулярной идеею свободы, равенства и братства, и нужно объяснять «Легенду». Образомъ Инквизитора Достоевскій хотълъ сказать, что утвердить благополучіе на принужденіи можно только чрезъ усыпленіе совъсти, и своей, и чужой. — Вновь изданные матеріалы не объясняють замысла «Братьевъ Карамазовыхъ» до конца. Одно важное наблюдение можно сдълать: въ первоначальныхъ наброскахъ Достоевскій называеть дыйствующихъ лицъ будущаго романа именами своихъ прежнихъ героевъ, — такъ будущаго Алешу, обозначаеть, какъ — «Идіота». Это показываеть непрерывность его творческой мысли. Всегда живеть онъ въ единомъ міръ творческихъ видьній, своеобразныхъ символическихъ мивовъ. — и по временамъ зарисовываетъ свои текучія созерцанія. И всегда размыщляєть объ одномъ: о личности и средъ, свободъ и принужденіи, о примиреніи и раздоръ... Это его основная апорія. Достоевскій все время пишеть какъ бы одну картину. всь его романы только эскизь къ ней. И «Братья Карамазовы» тоже эскизъ, - полотно осталось недописаннымъ. Творческій путь Достоевскаго не быль прямымь, онь вился. И всь завитки и зигзаги онъ творчески включалъ въ свой синтезъ, какъ его діалектические моменты и мотивы. Достоевскаго остро тревожилъ соблазнъ хиліазма, онъ не всегда умълъ его побъдить... Не побъдилъ и въ послъднемъ романъ. Но ярко освътилъ путь исхода. Таинственное видъніе Алеши надъ гробомъ старца пер эходить за грань исторіи. «Кана Галилейская» — конець исторіи. серафическимъ свътомъ озаряющій историческую страду. Это не синтезъ, но тема синтеза: не хиліазмъ, но преображеніе и воскресеніе. — Твореніе Достоевскаго, это необработанная метафизическая руда; и ждетъ она, и требуетъ спекулятивной обработки. Можетъ быть, для этого уже наступаетъ время.

Георгій В. Флоровскій.

1929. XII. 23.

Imp. de Navarre, 5, rue des Gobelins, Paris.



